
        
            
                
            
        

    
Luận Đại Trí Độ 

Tập V 

Cuốn 86 - 90 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Viện Nghiên Cứu Phật Học Việt Nam 

Ấn hành 1997 

---o0o--- 

 Nguồn 

http://www.quangduc.com 





Luận Đại Trí Độ 

Tập V 

Cuốn 86 - 90 

(Mahàprajnàparamitàsatra) 

 Tác giả: Nàgàrjuna (Long Thọ) 

 Dịch Phạn ra Hán: Cưu Ma La Thập 

Việt Dịch HT.Thiện Siêu 

Cuốn 86 ..................................................................................................................................... 3 

Giải thích: Phẩm Biến Học Thứ 74 ......................................................................................... 3 

Giải Thích: Phẩm Ba Thứ Lớp Học Thứ 75 ...........................................................................19 

Cuốn 87 ....................................................................................................................................24 

Giải thích: Phẩm Một Niệm Đủ Muôn Hạnh Thứ 76 ...............................................................35 

Cuốn 88 ....................................................................................................................................47 

Giải thích: Phẩm Sáu Dụ Thứ 77 ...........................................................................................47 

Giải Thích: Phẩm Bốn Nhiếp Thứ 78 .....................................................................................54 

Cuốn 89 ....................................................................................................................................72 

Cuốn 90 – còn thiếu ..................................................................................................................81 

Cuốn 86 

Giải thích: Phẩm Biến Học Thứ 74  

Kinh: Bấy giờ Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát thành tựu 

đại trí tuệ hành pháp sâu xa ấy cũng không thọ quả báo. 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Như vậy, như vậy, Bồ Tát thành tựu đại trí tuệ, hành Bồ Tát 

sâu xa ấy, cũng không thọ quả báo, vì sao? Vì Bồ Tát ấy dối với các pháp chẳng 

động. 

Bạch Đức Thế Tôn, đối với các pháp gì chẳng động? 

Phật dạy: Đối với pháp tính không có sở hữu bất động. 

*Lại nữa, Bồ Tát đối với tính sắc bất động, đối với tính thọ, tưởng, hành, thức bất 

động, đối với tính Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật tính bất động; đối với 

tính bốn thiền bất động, tính bốn tâm vô lượng bất động, tính bốn định vô sắc bất 

động, tính bốn niệm xứ bất động cho đến tính tám phần thánh đạo bất động, đối 

với Không tam muội, Vô tướng, Vô tác tam muội cho đến tính đại từ đại bi bất 

động, vì sao? Vì tính các pháp ấy chính là không có sở hữu, vì pháp không có 

sở hữu không thể được pháp có sở hữu. 

Tu Bồ Đề thưa: Pháp có sở hữu có thể được pháp có sở hữu chăng? 

Phật dạy: Không. 

Bạch Đức Thế Tôn, pháp có sở hữu có thể được pháp không có sở hữu chăng? 

Phật dạy: Không. 

Bạch Đức Thế Tôn, pháp không có sở hữu có thể được pháp không có sở hữu 

chăng? 

Phật dạy: Không. 

Bạch  Đức  Thế  Tôn,  nếu  không  có  sở  hữu,  không  thể  được  pháp  có  sở  hữu, 

pháp có sở hữu không thể được pháp không có sở hữu, pháp có sở hữu không 

thể được pháp không có sở hữu, pháp không có sở hữu không thể được pháp 

không có sở hữu, vậy sẽ không có Thế Tôn, không được đạo ư? 

Phật dạy: Có được, nhưng không do bốn câu được. 

Bạch Thế Tôn, thế nào là được? 

Phật dạy: Chẳng phải có sở hữu, chẳng phải không có sở hữu, không có các hí 

luận ấy, ấy gọi là đắc đạo. 

Bạch Đức Thế Tôn, những gì là pháp hí luận của Bồ Tát? 

Phật dạy: Bồ Tát quán sắc hoặc thường hoặc vô thường, ấy là hí luận; quán thọ, 

tưởng,  hành  thức  hoặc  thường  hoặc  vô  thường,  ấy  là  hí  luận;  quán  sắc  hoặc 

khổ hoặc vui, thọ, tưởng, hành, thức hoặc khổ hoặc vui, ấy là hí luận; quán sắc 

hoặc ngã hoặc phi ngã, thọ, tưởng, hành, thức hoặc ngã hoặc phi ngã; sắc hoặc 

tịch  diệt  hặc  chẳng  tịch  diệt,  thọ,  tưởng,  hành,  thức  hoặc  tịch  diệt  hoặc  chẳng 

tịch diệt, ấy là hí luận. Quán khổ Thánh đế ta nên thấy, tập thánh đế ta nên đoạn, 

diệt thánh đé ta nên chứng, đạo thánh đế ta nên tu, ấy là hí luận; ta nên tu bốn 

thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, ấy là hí luận; ta nên tu bốn niệm xứ, 

bốn  chánh  cần,  bốn  như  ý  túc,  năm  căn,  năm  lực,  bảy  giác  phần,  tám  phần 

thánh đạo, ấy là hí luận; ta nên tu môn giải thoát không, môn giải thoát vô tướng, 

môn giải thoát Vô tác, ấy là hí luận; ta nên tu tám bội xả, định chín thứ lớp, ấy là 

hí luận; ta nên vượt qua quả Tu đà hoàn, quả Tư đà hàm, quả A na hàm, quả A 

la hán, đạo Bích Chi Phật, ấy là hí luận; ta nên đầy đủ mười địa của Bồ Tát, ấy là 

hí luận; ta nên vào Bồ Tát vị, ấy là hí luận; ta nên nghiêm tịnh cõi Phật, , ấy là hí 

luận; ta nên thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, , ấy là hí luận; ta nên sinh mười 

lực  của  Phật,  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí  không  ngại,  mười  tám  pháp  không 

chung, , ấy là hí luận; ta nên được trí Nhất thiết chủng, , ấy là hí luận; ta nên dứt 

hết thảy phiền não tập khí, ấy là hí luận. Này Tu bồ đề, Bồ Tát khi hành Bát nhã 

ba la mật sắc hoặc thường hoặc vô thường không thể hí luận nên không nên hí 

luận; thọ, tưởng, hành thức, hoặc thường hoặc vô thường không thể hí luận nên 

không nên hí luận, cho đến trí Nhất thiết chủng không thể hí luận nên không nên 

hí luận, vì sao? Vì tính không thể hí luận tính, vô tính không thể hí luận vô tính; 

tính lìa, tính không có, lại không có pháp có thể nắm bắt được. Hí luận là hí luận 

pháp, hí luận chỗ, vì thế nên sắc không có hí luận, thọ, tưởng, hành, thức cho 

đến trí Nhất thiết chủng không có hí luận. Như vậy, Bồ Tát nên hành Bát nhã ba 

la mật không có hí luận. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, vì sao? Sắc không thể hí luận cho 

đến trí Nhất thiết chủng không thể hí luận? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Vì tính sác không có cho đến trí Nhất thiết chủng tính không 

có, như tính pháp không có tức là không có hí luận, vì thế nên sắc không thể hí 

luận. Này Tu Bồ Đề! Nếu Bồ Tát hành Bát nhã không hí luận được như thế, khi 

ấy được vào Bồ Tát vị. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nếu tính các pháp không có, thì 

Bồ Tát hành đạo gì được vào Bồ Tát vị? Hành đạo Thanh văn, hành đạo Bích 

Chi Phật hay hành Phật đạo? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:  Không  do  đạo  Thanh  văn,  không  do  đạo  Bích  chi  Phật, 

không do Phật đạo được vào Bồ Tát vị; mà Bồ Tát học khắp các đạo được vào 

Bồ Tát vị. Thí như hàng Bát nhân trước học các đạo sau đó mới vào chính vị, 

chưa được quả mà trước sinh đạo quả; Bồ Tát cũng như vậy, trước học khắp 

các đạo tiếp sau vào Bồ Tát vị, cũng chưa được trí Nhất thiết chủng mà trước 

được sinh tam muội Kim cang, bấy giờ do một niệm tương ưng với trí tuệ, được 

trí Nhất thiết chủng. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nếu Bồ Tát học khắp các đạo mà 

vào  Bồ  Tát  vị,  thời  hạng  người  Bát  nhân  hướng  đến  Tu  đà  hoàn,  được  Tu  đà 

hoàn, hướng đến Tư đà hàm, được Tư đà hàm, hướng đến A na hàm, được A 

na hàm, hướng đến A la hán, được A la hán, Bích chi Phật đạo, Phật đạo, mà 

các đạo ấy mỗi mỗi khác nhau? Nếu Bồ Tát học khắp các đạo ấy sau vào Bồ Tát 

vị thì Bồ Tát ấy nếu sinh Bát đạo thời lên làm hạng Bát nhân, nếu phát sinh Kiến 

đạo thời làm Tu đà hoàn, nếu phát sinh Tư duy đạo thời nên làm Tu đà hàm, A 

na hàm, A la hán; nếu phát sinh Bích chi Phật đạo thời làm Bích Chi Phật? Bạch 

Đức Thế Tôn, nếu Bồ Tát làm hạng Bát nhân sau đó mới vào Bồ Tát vị, thì lẽ ấy 

không thể có? Không vào Bồ Tát vị mà được trí Nhất thiết chủng cũng không thể 

có?  Làm  Tu  đà  hoàn  cho  đến  Bích  chi  Phật,  vậy  sau  mới  vào  Bồ  Tát  vị  cũng 

không có lẽ ấy? Không vào Bồ Tát vị mà được trí Nhất thiết chủng cũng không 

có lẽ ấy? Bạch Đức Thế Tôn, con làm sao biết Bồ Tát học khắp các đạo được 

vào Bồ Tát vị? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Như vậy, như vậy, nếu Bồ Tát làm hạng Bát nhân được quả 

Tu đà hoàn cho đến được quả A la hán, được đạo Bích chi Phật, sau đó vào Bồ 

Tát vị, thì không thể có lẽ ấy, không vào Bồ Tát vị mà được trí Nhất thiết chủng, 

thì không có lẽ ấy. Này Tu Bồ Đề, nếu Bồ Tát từ khi mới phát tâm, tu sáu Ba la 

mật, nhờ trí quán sát mà vượt qua tám địa là Càn huệ đĩa, Tánh địa, Bát nhân 

địa,  Kiến  địa,  Bạt  địa,  Ly  dục  địa,  Dĩ  biện  địa,  Bích  chi  Phật  địa,  nương  Đạo 

chủng trí mà vào Bồ Tát vị. Vào Bồ Tát vị rồi nhờ trí Nhất thiết chủng mà dứt hết 

thảy phiền não và tập khí. Ở Bát nhân địa hoặc trí, hoặc đoạn là Bồ Tát vô sinh 

pháp nhẫn; ở Tu đà hoàn hoặc trí (trí biết khổ đế - ND) hoặc đoạn (đoạn trừ tập 

đế - ND); Tư đà hàm hoặc trí hoặc đoạn, A na hàm trí hoặc đoạn, A la hán hoặc 

trí hoặc đoạn, Bích chi Phật trí hoặc đoạn đều là Bồ Tát nhẫn. Bồ Tát học Thanh 

văn, Bích chi Phật. Như vậy, nương đạo chủng trí mà vào Bồ Tát vị; vào Bồ Tát 

vị rồi nương trí Nhất thiết chủng mà dứt hết thảy phiền não và tập khí, được Phật 

đạo.  Như  vậy,  Bồ  Tát  học  khắp  các  đạo  đầy  đủ  nên  được  Vô  thượng  chánh 

đẳng chánh giác; được Vô thượng chánh đẳng chánh giác rồi đem kết quả lợi 

ích chúng sinh. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, Thế Tôn nói đạo: Đạo Thanh văn, 

đạo Bích chi Phật, Phật đạo, thế nào là đạo chủng trí của Bồ Tát? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Bồ Tát nên sinh trí thanh tịnh về hết thảy đạo chủng. Thế 

nào là trí thanh tịnh về hết thảy đạo chủng? Là nếu các pháp có tướng mạo có 

thể hiển bày, thì Bồ Tát nên biết đúng đắn; biết đúng đắn rồi, vì người khác diễn 

nói, khai thị khiến được hiểu rõ. Bồ Tát nên hiểu hết thảy âm thanh, ngôn ngữ; 

dùng  âm  thanh,  ngôn  ngữ  ấy  thuyết  pháp  lan  khắp  thế  giới  đại  thiên  ba  ngàn 

như tiếng vang. Vì thế nên Bồ Tát nên trước hết học đầy đủ hết thảy đạo. Đạo trí 

đầy  đủ  rồi  thì  nên  phân  biệt  tâm  sâu  xa  của  chúng  sinh:  Hoặc  chúng  sinh  địa 

ngục,  đường  địa  ngục,  nhân  địa  ngục,  quả  địa  ngục,  nên  biết,  nên  ngăn  trừ; 

phân biệt biết súc sinh, nhân súc sinh, quả súc sinh, nhân ngạ quỉ, quả ngạ quỷ, 

đường ngạ quỉ, nên biết, nên ngăn trừ; các rồng, quỷ thần, Càn thát bà, Khẩn na 

la, Ma hầu la già, nhân và quả A tu la đạo nên biết, nên ngăn trừ; nhân và quả 

của nhân đạo nên biết; nhân và quả của tiên đạo nên biết; nhân và quả của trời 

Ba mươi ba, trời Dạ ma, trời Đâu suất đà, trời Hóa lạc, trời Tha hóa tự tại, trời 

Phạm thiên, trời Quang Âm, trời Biến tịnh, trời Quảng quả, trời Vô tường, trời A 

bà la ha, trời Vô nhiệt, trời Dị kiến, trời Hỷ kiến, trời A ca nị sắc nên biết; nhân và 

quả của Vô biên hư không xứ, vô biên thức xứ, Vô sở hữu  xứ, Phi hữu tưởng 

Phi  vô tường  xứ  đạo nên biết; nhân  và  quả của bốn  niệm  xứ, bốn chánh càn, 

bốn như ý túc, năm căn, năm lực, bảy giác phần, tám phần thánh đạo nên biết; 

nhân và quả của Không giải thoát môn, Vô tướng, Vô tác giải thoát môn, mười 

lực  của  Phật,  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí  không  ngại,  mười  tám  pháp  không 

chung, đại từ đại bi nên biết. Bồ Tát do các đạo ấy khiến chúng sinh vào đạo Tu 

đà hoàn cho đến đạo Bích chi Phật, đạo Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Ấy 

gọi là đạo chủng trí thanh tịnh của Bồ Tát. Bồ Tát học đạo chủng trí ấy rồi vào 

tâm sâu xa của chúng sinh; vào rồi theo tâm sâu xa của chúng sinh mà thuyết 

pháp thích hợp, lời nói không hư dối, vì sao? Vì Bồ Tát ấy khéo biết căn tính của 

chúng sinh, biết tâm tâm số pháp của chúng sinh trong đường sinh tử. Này Tu 

Bồ Đề! Bồ Tát nên hành đạo Bát nhã ba la mật như vậy, vì sao? Vì hết thảy thiện 

pháp trợ đạo đều vào trong Bát nhã. Các Bồ Tát, Thanh văn, Bích chi Phật nên 

thực hành. 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  Đức  Thế  Tôn,  nếu  bốn  niệm  xứ  cho  đến  Vô 

thượng  chánh  đẳng  chánh  giác  là  hết  thảy  pháp  đều  không  hợp  không  tán, 

không sắc, không hình, không đối, chỉ là một tướng tức vô tướng, thì làm sao do 

pháp trợ đạo ấy có thể thủ chứng Vô thượng chánh đẳng chánh giác? Bạch Đức 

Thế  Tôn,  pháp  một  tướng,  không  tướng,  không  hợp,  không  tán,  không  sắc, 

không hình, không đối ấy không có gì lấy, không gì bỏ, như hư không không lấy 

không bỏ. 

Phật dạy: Như vậy, như vậy, các pháp tự tính không, không có gì lấy, không có 

gì  bỏ;  vì  chúng  sinh  không  biết  tự  tính  các  pháp  không,  nên  vì  họ  mà  khai  thị 

pháp trợ đạo, có thể thủ chứng Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

*Lại nữa, sắc, thọ, tưởng, hành, thức, Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, 

nội không, ngoại không cho đến vô pháp hữu pháp không, sơ thiền cho đến Phi 

hữu tưởng Phi vô tưởng xứ, bốn niệm xứ cho đến tám phần thánh đạo, ba môn 

giải thoát, tám bội xả, định chín thứ lớp, mười lực của Phật, bốn điều không sợ, 

bốn  trí  không  ngại,  mười  tám  pháp  không  chung,  đại  từ  đại  bi,  trí  Nhất  thiết 

chủng, các pháp ấy ở trong Thánh pháp đều không hợp, không tán, không sắc, 

không hình, không đối, chỉ là một tướng tức vô tướng. Vì theo pháp thế tục nên 

vì  chúng  sinh  giảng  nói,  làm  cho  hiểu  rõ,  chứ  chẳng  phải  theo  đệ  nhất  nghĩa. 

Này Tu Bồ Đề, đối với hết thảy pháp ấy, Bồ Tát nên dùng trí thấy pháp như thật 

mà học; học xong phân biệt các pháp nên dùng hay không nên dùng. 

Tu  Bồ  Đề  thưa:  Bạch  Đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  phân  biệt  những  pháp  gì  rồi  nên 

dùng, hay không nên dùng? 

Phật dạy: Pháp Thanh văn, Bích chi Phật phân biệt biết không nên dùng, trí Nhất 

thiết chủng phân  biệt biết nên dùng.  Như  vậy, Bồ Tát đối  với  Thánh pháp nên 

học Bát nhã ba la mật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, thế nào gọi là Thánh pháp, Thánh 

pháp gồm những gì? 

Phật  bảo Tu Bồ  Đề: Pháp Thanh  văn, Bích chi Phật,  Bồ Tát  và  Phật  với  tham 

dục,  sân  giận,  ngu  si  không  hợp,  không  tán,  dục  nhiễm,  sân  giận  không  hợp, 

không  tán;  sắc  nhiễm,  vô  sắc  nhiễm,  trạo  cử,  kiêu  mạn,  vô  minh  không  hợp, 

không tán; sơ thiền cho đến đệ tứ thiền không hợp, không tán, từ bi hỷ xả, hư 

không  xứ  cho  đến  Phi  hữu  tưởng  Phi  vô  tưởng  xứ  không  hợp,  không  tán;  bốn 

niệm xứ cho đến tám phần thánh đạo không hợp, không tán; nội không cho đến 

đại bi, tánh hữu  vi,  tánh  vô  vi không hợp, không tán,  vì sao? Vì hết thảy pháp 

đều  không  sắc,  không  hình,  không  đối,  vì  là  một  tướng  tức  vô  tướng.  Pháp 

không sắc với pháp không sắc không hợp không tán; pháp không hình với pháp 

không  hình  không  hợp  không  tán;  pháp  không  đối  với  pháp  không  đối,  không 

hợp  không  tán;  pháp  một  tướng  với  pháp  một  tướng  không  hợp,  không  tán; 

pháp vô tướng với pháp vô tướng không hợp, không tán. Này Tu Bồ Đề, Bát nhã 

ba la mật nhất tướng vô tướng, không sắc, không hình, không đối ấy, các Bồ Tát 

nên học; học rồi không thủ đắc các pháp tướng. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát không học tướng sắc ư? 

Không học tướng thọ, tưởng, hành, thức chăng? Không học tướng mắt cho đến 

tướng  ý?  Không  học  tướng  sắc  cho  đến  tướng  pháp?  Không  học  tướng  địa 

chủng cho đến tướng thức chủng? Không học Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba 

la mật? Không học tướng nội không cho đến tướng vô pháp hữu pháp không? 

Không học tướng sơ thiền cho đến tướng đệ tứ thiền? Không học tướng từ bi hỷ 

xả?  Không  học  tướng  vô  biên  không,  cho  đến  tướng  Phi  hữu  tưởng  Phi  vô 

tưởng?  Không  học  tướng  bốn  niệm  xứ,  cho  đến  tướng  tám  phần  thánh  đạo? 

Không  học  tướng  Không  tam  muội,  Vô  tướng  Vô  tác  tam  muội?  Không  học 

tướng tám bội xả, định chín thứ lớp? Không học tướng mười lực của Phật, bốn 

điều không sợ, bốn trí không ngại, mười tám pháp không chung, đại từ đại bi? 

Không  học  tướng  Khổ  thánh  đế,  Tập,  Diệt  đạo  thánh  đế?  Không  học  tướng 

thuận quán, nghịch quán mười hai nhân duyên? Không học tướng hữu tính, vô 

vi tính? Bạch Đức Thế Tôn, nếu không học tướng các pháp ấy, Bồ Tát làm sao 

học  tướng  các  pháp  hoặc  hữu  vi  hoặc  vô  vi;  học  xong  vượt  qua  địa  vị  Thanh 

văn, Bích chi Phật? Nếu không học quá địa vị Thanh văn, Bích chi Phật làm sao 

vào  địa  vị  Bồ  Tát?  Nếu  không  vào  địa  vị  Bồ  Tát,  làm  sao  được  trí  Nhất  thiết 

chủng? Nếu không được trí Nhất thiết chủng làm sao Chuyển pháp luân? Nếu 

không Chuyển pháp luân, làm sao đem đạo ba thừa độ chúng sinh? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Nếu tướng các pháp thật có thời Bồ Tát nên học tướng ấy; 

song vì tướng các pháp thật không, không sắc, không hình, không đối, chỉ là một 

tướng tức vô tướng; vì thế nên Bồ Tát không học tướng, không học vô tướng, vì 

sao? Vì có Phật hay không có Phật, một tướng của các pháp, tính vẫn thường 

trú. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nếu hết thảy các pháp chẳng có 

tướng  chẳng  phải  không  có  tướng  thời  Bồ  Tát  làm  sao  tu  Bát  nhã  ba  la  mật? 

Nếu không tu Bồ Tát thời không thể vượt quá địa vị Thanh văn, Bích chi Phật? 

Nếu không vượt quá địa vị Thanh văn, Bích chi Phật thời không thể vào địa vị Bồ 

Tát?  Nếu  không  vào  địa  vị  Bồ  Tát  thời  không  được  vô  sinh  pháp  nhẫn?  Nếu 

không  được  vô  sinh  pháp  nhẫn  thời  không  thể  được  Bồ  Tát  thần  thông?  Nếu 

không  được  Bồ Tát  thần thông thời không thể  nghiêm tịnh  cõi Phật, thành tựu 

tuệ  giác  cho  chúng  sinh?  Nếu  không  nghiêm  tịnh  cõi  Phật,  thành  tựu  tuệ  giác 

cho  chúng  sinh  thời  không  thể  được  trí  Nhất  thiết  chủng?  Nếu  không  được  trí 

Nhất thiết chủng thời không thể chuyển pháp luân? Nếu không chuyền pháp luân 

thời không thể làm cho chúng sinh được Tu đà hoàn quả cho đến đạo Bích chi 

Phật,  Bồ  Tát;  cũng  không  thể  làm  cho  chúng  sinh  được  phước  bố  thí,  được 

phước trì giới, tu định? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:  Như  vậy,  như  vậy,  các  pháp  vô  tướng  chẳng  phải  một 

tướng, chẳng phải hai tướng, nếu tu vô tướng là tu Bát nhã ba la mật. 

Tu Bồ Đề bạch: Làm sao tu vô tướng là tu Bát nhã ba la mật? 

Phật dạy: Tu các pháp hư hoại là tu Bát nhã ba la mật. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao tu các pháp hư hoại là tu Bát nhã ba la mật? 

Phật dạy: Tu sắc hư hoại là tu Bát nhã ba la mật, tu thọ, tưởng, hành, thức hư 

hoại là tu Bát nhã ba la mật; tu nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân ý Ba la mật hư hoại là tu 

Bát nhã ba la mật; tu sắc, thanh, hương, vị, xúc pháp hư hoại là tu Bát nhã ba la 

mật; tu quán bất tịnh hư hoại là tu Bát nhã ba la mật; tu sơ thiền, nhị thiền, tam 

thiền, tứ thiền h hoại là tu Bát nhã ba la mật; tu từ bi hỷ xả hư hoại là tu Bát nhã 

ba la mật; tu bốn định vô sắc hư hoại là tu Bát nhã ba la mật; tu niệm Phật, niệm 

Pháp, niệm Tăng, niệm giới, niệm thí xả, niệm thiên, niệm diệt, niệm hơi thở hư 

hoại  là  tu  Bát  nhã  ba  la  mật;  tu  tướng  vô  thường,  tướng  khổ,  tướng  vô  ngã, 

tướng  không,  tướng  tập,  tướng  nhân,  tướng  sinh,  tướng  duyên,  tướng  đóng, 

tướng  diệt,  tướng  diệu,  tướng  xuất,  tướng  đạo,  tướng  trắng,  tướng  dấu  tích, 

tướng  lìa  hư  hoại  là  tu  Bát  nhã  ba  la  mật;  tu  mười  hai  nhân  duyên  hư  hoại, 

tướng ngã, tướng chúng sinh, thọ giả, cho đến tướng kẻ biết kẻ thấy hư hoại là 

tu Bát nhã ba la mật; tu tướng thường, tướng vui, tướng tịnh, tướng ngã hư hoại 

là tu Bát nhã ba la mật; tu bốn niệm xứ cho đến tám phần thánh đạo hư hoại là 

tu Bát nhã ba la mật; tu Không, Vô tác, Vô tướng tam muội là tu Bát nhã ba la 

mật; tu tám bội xả, định chín thứ lớp hư hoại là tu Bát nhã ba la mật; tu tam muội 

có giác có quán, tam muội không giác có quán, tam muội không giác không quán 

hư hoại là tu Bát nhã ba la mật; tu khổ thánh đế, tập thánh đế, diệt thánh đế, đạo 

thánh đế hư hoại là tu Bát nhã ba la mật; tu khổ trí, tập trí, diệt trí, đạo trí hư hoại 

là tu Bát nhã ba la mật; tu tận trí, vô sinh trí là tu Bát nhã ba la mật; tu pháp trí, tỷ 

trí, thế trí, tha tâm trí hư hoại là tu Bát nhã ba la mật; tu Thí Ba la mật cho đến 

Bát nhã ba la mật hư hoại là tu Bát nhã ba la mật; tu nội không, ngoại không, nội 

ngoại không, không không, đại không, đệ nhất nghĩa nghĩa không, hữu vi không, 

vô  vi  không,  tất  cảnh  không,  vô  thỉ  không,  tán  không,  tánh  không,  chư  háp 

không, tự tướng không, bất khả đắc không, vô pháp không, hữu pháp không, vô 

pháp hữu pháp không hư hoại là tu Bát nhã ba la mật; tu mười lực của Phật, bốn 

điều không sợ, bốn trí không ngại, mười tám pháp không chung hư hoại là tu Bát 

nhã ba la mật; tu quả Tu đà hoàn cho đến quả A la hán, đạo Bích Chi Phật hư 

hoại là tu Bát nhã ba la mật; tu Nhất thiết trí hư hoại là tu Bát nhã ba la mật; tu 

dứt hết thảy phiền não tập khí hư hoại là tu Bát nhã ba la mật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, sao gọi là tu sắc hư hoại cho đến 

tu đoạn hết thảy phiền não tập khí hư hoại là tu Bát nhã ba la mật? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật không nghĩ đến có sắc 

pháp, ấy là tu Bát nhã ba la mật; không nghĩ đến có thọ, tưởng, hành, thức cho 

đến không nghĩ đến có dứt hết thảy phiền não tập khí, ấy là tu Bát nhã ba la mật, 

vì sao? Vì có pháp để nghĩ tới, là không tu Bát nhã ba la mật. Này Tu Bồ Đề, có 

pháp để nghĩ tới là không tu Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, vì sao? Vì 

người ấy chấp trước pháp, không hành Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật. 

Chấp trước như vậy là không có giải thoát, không có đạo, không có Niết bàn; có 

pháp để nghĩ tới là không tu bốn niệm xứ, cho đến tám phần thánh đạo, không tu 

Không  tam  muội  cho  đến  trí  Nhất  thiết  chủng,  vì  sao?  Vì  người  ấy  chấp  trước 

pháp. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, thế nào là có pháp? Thế nào là 

không có pháp? 

Phật ba Tu Bồ Đề: Hai là có pháp, chẳng hai là không có pháp. 

Bạch Đức Thế Tôn, thế nào là hai? 

Phật dạy: Tướng sắc là hai, tướng thọ, tưởng, hành, thức là hai, tướng mắt cho 

đến tướng ý là hai; tướng sắc cho đến tướng pháp là hai, tướng Thí Ba la mật 

cho đến tướng Phật, tướng Vô thượng chánh đẳng chánh giác; tướng hữu vi, vô 

vi là hai. Này Tu Bồ Đề, hết thảy tướng đều là hai, hết thảy hai đều là có pháp; 

thích ứng với có pháp là có sinh tử, thích ứng với có sinh tử là không được xa lìa 

sinh  già  bệnh  chết  ưu  bi  khổ  não.  Vì  nhân  duyên  ấy  nên  biết  người  chấp  hai 

tướng thời không có Thí Ba la  mật  cho  đến  Bát  nhã ba la  mật; không có đạo, 

không có quả, cho đến không có thuận nhẫn, huống gì thấy tướng sắc cho đến 

thấy tướng trí Nhất thiết chủng! Nếu không tu đạo làm sao được quả Tu đà hoàn 

cho đến quả A la hán, đạo Bích chi Phật, Vô thượng chánh đẳng chánh giác và 

dứt hết thảy phiền não tập khí? 

Luận: Phật nói Bồ Tát hành sáu Bát nhã ba la mật, không thọ quả báo thế gian, 

Tu Bồ Đề tán thán việc ấy chưa từng có, bạch Phật rằng: Bồ Tát ấy thành tựu 

đại trí tuệ, tu hành pháp sâu xa, tạo tác nhân mà không thọ quả. Bồ Tát ấy vì làm 

lợi lớn cho chúng sinh nên không thọ quả báo nhỏ. Phật chấp thuận ý ấy, lại tự 

nói nhân duyên: Bồ Tát đối với các pháp tính không lay động. Tính các pháp là 

không có sở hữu, rốt ráo không, Như, pháp tính, thật tế, Bồ Tát định tâm an trú 

trong ấy, không lay động. 

Tu Bồ Đề hỏi: Đối vói những tính gì không lay động? 

Phật đáp: Đối với tính sắc không lay động, cho đến đối với tính đại từ đại bi... vì 

sao? Vì tính các pháp là do nhân duyên sinh, không tự tại, không có định tướng; 

không có định tướng nên không có sở hữu. Các pháp là sắc pháp... nhân sắc 

pháp  ấy  nên  nói  vô  vi.  Thế  nên  pháp  vô  vi  cũng  không  có  sở  hữu,  vì  sao?  Vì 

không thể dùng pháp không có sở hữu mà thủ đắc pháp sở hữu. 

Tu Bồ Đề thưa: Nếu không có sở hữu, không thể thủ đắc pháp sở hữu, vậy há 

có thể dùng pháp có sở hữu thủ đắc pháp có sở hữu ư? 

Phật đáp: Không, vì sao? Vì pháp không có sở hữu được hết thảy thánh nhân 

xưng tán, an trú, còn không thể có sở đắc, huống gì pháp có sở hữu! 

Tu Bồ Đề thưa: Pháp có sỡ hữu thủ đắc pháp không có sở hữu chăng? 

Phật  đáp: Khong,  vì sao? Vì có sở  hữu, không có sở  hữu đều có lỗi, cho nên 

Phật đáp không. 

Tu Bồ Đề thưa: Có thể dùng pháp không có sở hữu thủ đắc pháp không có sở 

hữu chăng? Phật đáp: Không, vì sao? Vì pháp có sở hữu có tướng sinh, tướng 

trụ là pháp hư dối, còn không có sở đắc, huống gì pháp không có sở hữu từ xưa 

lại đây rốt ráo không mà lại có sở đắc! 

Tu Bồ Đề lại hỏi: Nếu dùng cả bốn câu đều không có sở đắc, thời sẽ không có 

đạo, không đắc quả ư? 

Phật đáp: Thật có đắc đạo, nhưng chỉ không dùng bốn câu ấy, vì sao? Vì bốn 

câu đều có lỗi như trên; nếu lìa bốn câu hí luận ấy tức là đạo. 

Lại hỏi: Thế nào là tướng Bồ Tát hí luận? 

Phật đáp: Sắc hoặc thường hoặc vô thường... là Bồ Tát hí luận, vì sao? Vì nếu 

thường thời chẳng sinh chẳng diệt, không có tội phước, tốt xấu; nếu vô thường 

cũng không đúng, vì sao? Vì nhân thường mà nói vô thường. Thường đã không 

thể có được, huống gì vô thường! 

*Lại  nữa,  nếu  vô  thường  chắc  chắn  là  định  tướng  của  sắc,  thời  không  thể  có 

nghiệp  nhân  duyên  quả  báo,  vì  sao?  Vì  sắc  pháp...  niệm  niệm  diệt  mất.  Nếu 

nghiệp nhân duyên và quả báo diệt mất thời không gọi là tướng vô thường? Các 

nhân  duyên  như  vậy  nên  vô  thường  chẳng  phải  là  thật  tướng  của  sắc  pháp... 

như đã phá ở trong phẩm Vô thường trước. Cho đến nghĩ rằng: Ta sẽ dứt hết 

thảy phiền não tập khí, cũng là hí luận. Sắc pháp... không thể hí luận, mà phám 

phu hí luận các pháp, còn Bồ Tát đối với pháp không thể hí luận, tùy theo pháp 

không  hí  luận,  vì  sao?  Vì  tự  tính  không  thể  hí  luận  tự  tính,  vì  sao?  Vì  tính  do 

nhân duyên sinh, chỉ có giả danh, làm sao có thể hí luận? Nếu tính không thể hí 

luận, huống gì  vô tính? Lìa tính  và  vô tính, lại không có pháp thứ ba có thể hí 

luận? Hí luận là: Hí luận pháp, hí luận nơi chỗ, pháp ấy đều không thể có được. 

Này Tu Bồ Đề, sắc pháp... là tướng không thể hí luận. Như vậy, Bồ Tát nên tu 

Bát nhã ba la mật không hí luận. 

*Lại nữa, Phật tự nói nhân duyên không thể hí luận: sắc pháp... vô tự tính, nếu 

pháp vô tự tính tức là không thể hí luận. Nếu Bồ Tát tu được Bát nhã không thể 

hí luận ấy, liền được vào địa vị Bồ Tát. 

Ý Tu Bồ Đề: Không có hí luận là đạo của ba thừa, vậy Bồ Tát dùng đạo gì để 

vào địa vị Bồ Tát không có hí luận? Phật đều đáp không, vì sao? Vì hàng Bồ Tát 

Đại thừa không nên dùng pháp Nhị thừa, vì sáu Ba la mật chưa đầy đủ, không 

thể dùng Phật đạo. Trong đây Phật tự nói nhân duyên; Bồ Tát nên tu học khắp 

các đạo mới được vào địa vị Bồ Tát; thí như hàng Bát nhân trong hàng Kiến đế 

đạo, trước tiên học khắp các đạo, được vào chính vị mà chưa được quả Tu đà 

hoàn, Bồ Tát cũng như vậy; trước tiên học khắp các đạo, được vào địa vị Bồ Tát 

mà chưa được quả Nhất thiết chủng. Nếu Bồ Tát trú trong Kim cang tam muội, 

dùng một niệm tương ưng với tuệ thời được quả Nhất thiết chủng. 

Tu Bồ Đề hỏi:  Bạch Đức Thế Tôn, nếu  Bồ Tát học khắp các đạo  vậy sau mới 

vào địa vị Bồ Tát, các đạo ấy khác nhau; nếu Bồ Tát học khắp các đạo ấy, hoặc 

sinh vào tám đạo, tức là hàng Bát nhân; nếu sinh vào Bích chi Phật đạo, tức là 

Bích chi Phật; nếu Bồ Tát làm kẻ Bát nhân cho đến làm Bích chi Phật, vậy sau 

mới  vào  địa  vị  Bồ  Tát,  thời  không  có  lẽ  ấy?  Nếu  không  vào  địa  vị  Bồ  Tát  mà 

được trí Nhất thiết chủng, cũng không có lẽ ấy? Con sẽ làm sao biết được Bồ 

Tát học các đạo, vào địa vị Bồ Tát? 

Phật chấp thuận ý ấy và tự nói nhân duyên: Bồ Tát từ khi mới phát tâm hành sáu 

Ba la mật, do trí quán thấy Bát địa rồi mà thẳng qua, như người có thân bị giam 

trong lao ngục, đi vào xem thấy nhưng cũng không cùng mang gông cùm; Bồ Tát 

muốn đầy đủ đạo chủng trí nên vào địa vị Bồ Tát, xem khắp các dạo, vào địa vị 

Bồ Tát; vào địa vị Bồ Tát rồi được trí Nhất thiết chủng, dứt hết phiền não tập khí. 

Phật  khai  thị  cho  Tu  Bồ  Đề  rằng:  Hàng  Nhị  thừa  được  phần  ít  trí  tuệ  của  chư 

Phật  và  Bồ  Tát,  thế  nên  hàng  Bát  nhân  hoặc  trí  hoặc  đoạn,  cho  đến  Bích  chi 

Phật hoặc trí hoặc đoạn đều là vô sinh pháp nhẫn của Bồ Tát. 

Trí là tám trí của hàng học nhân và chín hoặc mười trí của hàng vô học. 

Đoạn là dứt mười kiết sử, tức là năm thượng phần kiết, năm hạ phần kiết. 

Tu đà hoàn, Tư đà hàm nói lược là dứt ba kiết, nói rộng là  dứt tám mươi tám 

kiết. A na hàm nói lược là dứt năm hạ phần kiết, nói rộng là dứt chín mươi hai 

kiết. A la hán nói lược là dứt ba lậu hoặc: Dục lậu, hữu lậu, vô minh lậu; nói rộng 

là dứt hết thảy phiền não. Ấy gọi là trí và đoạn; trí và đoạn đều là vô sinh pháp 

nhẫn của Bồ Tát. 

Hàng Thanh văn do bốn thánh đế được đạo, hàng Bồ Tát do một thánh đế vào 

đạo. Phật nói bốn thánh đế đều là một thánh đế, vì phân biệt nên có bốn. Bốn đế 

ấy trí và đoạn của Nhị thừa đều ở trong một đế. Bồ Tát trước tiên trú trong nhu 

thuận nhẫn, học vô sinh vô diệt, cũng chẳng phải vô sinh, chẳng phải vô diệt; lìa 

hữu kiến, vô kiến, hữu vô kiến, chẳng phải hữu chẳng phải vô kiến... dứt hết các 

hí luận, được vô sinh nhẫn. 

Lại, nói có thể vượt qua trí tuệ của Thanh văn, Bích chi Phật, gọi là vô sinh nhẫn. 

Trí  tuệ  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật  quán  năm  uẩn  sinh  diệt  nên  sinh  tâm  nhàm 

chán, lìa dục mà được giải thoát. Bồ Tát do trí tuệ và phước đức lớn nên trong 

khi quán năm uẩn sinh diệt, tâm không sợ hãi như Tiểu Thừa; Bồ Tát dùng mắt 

tuệ tìm định tướng của pháp sinh diệt không thể có được, như đã nói trong phẩm 

Phá sinh ở trước. Chỉ dùng mắt thịt và tâm thô thiển thời thấy có vô thường sinh 

diệt; hàng phàm phu đối với các pháp thấy thường, mà khi pháp chấp trước ấy 

trở về vô thường, thời chúng sinh lo buồn, khổ não. Thế nên Phật nói muốn lìa 

ưu khổ chớ quán tướng thường. Nói vô thường ấy vì phá điên đảo chấp thường, 

chứ không vì chấp đắm vô thường mà nói, thế nên Bồ Tát bỏ quán sinh diệt, vào 

trong vô sinh vô diệt. 

Lại  hỏi:  Nếu  vào  vô  sinh  vô  diệt  tức  là  thường,  làm  sao  xa  lìa  được  điên  đảo 

chấp thường? 

Phật đáp: Như  vô thường có hai:  Một là phá  điên đảo chấp  thường mà không 

chấp vô thường; hay là chấp vô thường sinh hí luận; vô sinh nhẫn cũng như vậy; 

Một là tuy phá sinh diệt mà không chấp vô sinh vô diệt nên không đọa vào điên 

đảo  chấp  thường;  hai  là  chấp  không  sinh  diệt  nên  đọa  vào  điên  đảo  chấp 

thường. 

Chơn  thật  vô  sinh  là  dứt  các  quán,  đường  ngôn  ngữ  bặt,  quán  hết  thảy  pháp 

như tướng Niết bàn, từ xưa lại đây thường tự không sinh; được vô sinh vô diệt, 

rốt  ráo  thanh  tịnh  ấy  thời  quán  vô  thường  còn  không  chấp  thủ,  huống  gì  sinh 

diệt? Các tướng như vậy gọi là vô sinh pháp nhẫn. Được vô sinh nhẫn ấy liền 

vào địa vị Bồ Tát; vào địa vị Bồ Tát rồi do trí Nhất thiết chủng dứt các phiền não 

và tập khí, dùng mọi nhân duyên độ thoát chúng sinh; như cây có trái ngon làm 

lợi ích nhiều. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, thế nào là đạo chủng trí của Bồ 

Tát? 

Phật đáp: Bồ Tát trú trong vô sinh pháp nhẫn được thật tướng các pháp. Từ thật 

tướng  khởi  lên,  lấy  danh  tướng,  ngôn  ngữ  các  pháp  tự  mình  hiểu  rõ;  tự  mình 

hiểu  rõ  rồi  lại  vì  chúng  sinh  diễn  nói,  khiến  được  khai  ngộ.  Bồ  Tát  nhờ  nhân 

duyên phước đức nên hiểu âm thanh, ngôn ngữ của chúng sinh, dùng âm thanh 

biến khắp ba ngàn đại thiên thế giới, cũng không chấp trước âm thanh ấy, vì biết 

nó như tiếng vang. Âm thanh ấy tức là tướng phạm âm, vì thế Bồ Tát  nên biết 

hết thảy đạo, xem khắp tâm chúng sinh, biết gốc ngọn của nó rồi đem thiện pháp 

làm lợi ích, ngăn ngừa pháp bất thiện, như trong kinh nói rộng: Bồ Tát trước hết 

biết thật tướng các pháp, nên đối với đạo Nhị thừa ra vào tự tại; quán sát rồi đi 

thằng qua mà vào địa vị Bồ Tát. Lại vì độ chúng sinh nên khởi đạo tuệ; muốn vì 

chúng  sinh  thuyết  pháp,  hiểu  rõ  âm  thanh,  ngôn  ngữ  của  chúng  sinh  rồi  dùng 

phạm âm thuyết pháp, ngăn ngừa đường ác, mở đường thiện. Đướng ác là ba 

ác đạo: Địa ngục, súc sinh, ngạ quỷ. Đường thiện là ba thiện đạo: Người, trời, A 

tu la. Dùng mọi nhân duyên chê trách ác đạo, tán thán thiện đạo. Ngăn đường 

ác là ngăn đường địa ngục, nhân địa ngục, quả địa ngục. Địa ngục đạo là ba đạo 

bất thiện. Nhân của địa ngục là ba độc: Tham dục tăng trưởng khởi lên đường 

bất thiện tham lam, tật đố; sân nhuế khởi lên đường bất thiện giận dữ, não hại; 

ngu  si  tăng  trưởng  khởi  lên  đường  bất  thiện  tà  kiến.  Ba  độc  là  nhân  của  ba 

đường bất thiện, ba đường bất thiện là nhân của bảy đường bất thiện. Quả của 

địa ngục là do nhân ấy nên chịu thân địa ngục, tâm chịu các khổ não, đó là quả. 

Bồ Tát nên xem quả địa ngục của chúng sinh, vậy sau vì họ thuyết pháp, khiến 

dứt nhân quả và đường địa ngục. Mười đường bất thiện có thượng, trung, hạ. 

Thượng là địa ngục; trung là súc sinh, hạ là ngạ quỷ. Mười đường thiện cũng có 

thượng, trung, hạ. Thượng là trời, trung là người; hạ là quỷ thần. Ở mười đường 

thiện có thể lìa dục, sinh lên cõi Sắc; lìa cõi Sắc, sinh lên cõi Vô sắc. Ở trong ba 

đường ác thường chịu khổ, nên nói cần nên biết, cần nên ngăn trừ. Ỡ trong loài 

người, loài trời có nhân duyên đắc đạo; vì Niết bàn hoặc có khi nên ngăn trừ; vì 

bất định nên không nói; vì các pháp trợ đạo khác không nên nói ngăn trừ, cho 

đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Bồ Tát phân biệt được như vậy rồi biết 

chúng sinh dùng pháp Tiểu thừa độ; nên dùng pháp Đại thừa để độ thời dùng 

pháp Đại thừa độ. Bồ Tát biết tâm sâu xa của chúng sinh và nghiệp nhân duyên 

đời trước; lại biết nhân duyên quả báo đời sau; lại biết thời tiết và nơi chốn của 

chúng sinh có thể hóa độ; các nhân duyên có thể hóa độ khác đều biết đầy đủ, 

thế nên lời nói không hư dối. Trí tuệ biết về đạo chủng và các pháp trợ đạo như 

vậy đều nhiếp vào trong Bát nhã; thế nên Bồ Tát nên hành Bát nhã đạo tuệ. 

Tu Bồ Đề bạch Phật: Nếu pháp  trợ đạo, Bồ đề là pháp không hợp, không tán, 

không sắc, không hình, không đối, chỉ là một tướng tức vô tướng, thời pháp trợ 

đạo  ấy  đều  không,  làm  sao  có  thể  chứng  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác? 

Pháp không, không có sở hữu, thời đáng lẽ đáng không lấy, không bỏ; thí như 

hư không, không có pháp nên không lấy, không bỏ? 

Tu Bồ Đề nói với tâm chơn thật không chấp trước, nên Phật hứa khả rằng: Như 

vậy, như vậy, và nói nhân duyên: Có chúng sinh không biết các pháp tự tướng 

không như vậy, nên vì chúng sinh ấy phân biệt pháp trợ đạo mà có thể chứng 

đắc Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Này Tu Bồ Đề, chẳng phải chỉ ba mươi 

bảy phẩm trợ đạo Không, không hợp, không tán, mà sắc pháp cho đến trí Nhất 

thiết  chủng  ở  trong  thánh  pháp,  cũng  tự  tướng  không,  không  hợp,  không  tán. 

Không hợp, không tán là nghĩa rốt ráo không; như trong đây nói nhất tướng, đó 

là vô tướng. Pháp ấy tuy không, mà vì theo thế đế nên vì chúng sinh nói: Muốn 

làm cho được vào thánh pháp, chứ chẳng phải đệ nhất nghĩa. Trong đây Bồ Tát 

đều nên biết, thấy, học pháp ấy. Mới biết gọi là biết; về sau vào sâu, gọi là thấy. 

Biết là chưa rõ ràng, thấy là đã rõ ràng. 

Hỏi: Biết và thấy có gì sai khác? 

Đáp: Có người nói: Có cái biết chẳng phải thấy, có cái thấy chẳng phải biết, có 

cái cũng biết cũng thấy, có cái chẳng phải biết chẳng phải thấy. 

Có cái biết chẳng phải thấy là chỉ cho trí tận  và trí  vô sinh, trừ thế gian chánh 

kiến và năm ác kiến, các tuệ khác đều gọi là biết; ấy là tuệ biết, chẳng phải thấy. 

Có  cái  thấy  chẳng  phải  biết  là  năm  ác  kiến  và  thế  gian  chánh  kiến  và  nhẫn  ở 

trong kiến đế đạo; ấy là thấy, chẳng phải biết. Các tuệ vô lậu khác cũng gọi là 

biết, cũng gọi là thấy; lìa thấy và biết ấy, các pháp khác chẳng phải thấy, chẳng 

phải biết. 

*Lại nữa, có người nói: Định tâm gọi là thấy, Định và chưa định đều thông suốt 

gọi là biết; như trong kinh Chuyển pháp luân nói: Khổ đế biết rồi nên thấy; biết rồi 

phân biệt biết, pháp ấy nên thấy, ấy là Khổ đế; pháp ấy nên đoạn, ấy là Tập đế; 

pháp ấy nên chứng, ấy là Diệt đế; pháp ấy nên tu, ấy là Đạo đế. Hoặc biết phiền 

não dứt gọi là thấy; như biết chín phẩm hoặc đoạn trừ. 

Tu Bồ Đề nghe nói danh từ khác của Bát nhã gọi là thánh pháp, nên hỏi: Những 

gì là thánh pháp? 

Phật đáp: Trong thánh pháp, các hiền thánh hoặc Phật, hoặc Bích chi Phật, hoặc 

Thanh văn, vì các pháp tham dục.. không hợp, không tán. Không hợp là hết thảy 

phiền não gọi là điên đảo; điên đảo tức không có sở hữu. Nếu không có sở hữu, 

làm sao có thể hợp? Nếu không hợp làm sao có tán? Vì không hợp nên không 

khinh  phàm  phu;  vì  không  tán  nên  không  tự  cao;  đối  với  chúng  sinh  không 

thương không ghét. Trong đây Phật tự nói nhân duyên không hợp, không tán, đó 

là:  Các  pháp  đều  không  sắc,  không  hình,  không  đối,  chỉ  là  một  tướng  tức  vô 

tướng.  Pháp  không  có  sắc  với  pháp  không  có  sắc  không  hợp,  không  tán,  cho 

đến  pháp  không  có  tướng  với  pháp  không  có  tướng  không  hợp,  không  tán,  vì 

sao? Vì pháp ấy đều một tính, tự tính không hợp với tự tính, ấy gọi là nhất tướng 

vô tướng của Bát nhã ba la mật, Bồ Tát nên học. Học rồi không có pháp có thể 

được. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bồ Tát không học sắc tướng Như cho đến hữu vi vô vi 

tướng  Như,  nếu  không  học  các  pháp  tướng  ấy,  tại  sao  trong  kinh  nói  Bồ  Tát 

trước tiên học các pháp tướng, sau vượt quá Thanh văn, Bích chi Phật địa; nếu 

không vượt quá Thanh văn, Bích chi Phật, làm sao vào địa vị Bồ Tát như trong 

kinh đây rộng nói? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Nếu các pháp thật có tướng thời nên học tướng ấy. Này Tu 

Bồ  Đề,  nhưng  các  pháp  thật  không  có  tướng;  thế  nên  Bồ  Tát  không  nên  học 

tướng; không có tướng cũng không nên học, vì học là chấp thủ tướng. Việc pháp 

tướng như trong phẩm Phá tướng ở Trung luận đã nói. Có Phật hay không có 

Phật, thì các pháp vẫn thường trú, nhất tướng vô tướng. 

Tu Bồ Đề theo Phật nghe nói hết thảy pháp vô tướng, nay lại hỏi Phật: Nếu hết 

thảy  pháp  chẳng  phải  hữu  tướng,  chẳng  phải  vô  tướng  tướng,  thì  làm  sao  Bồ 

Tát tu Bát nhã? Nếu có vô tướng thời nhân nơi vô tướng có thể tu Bát nhã? Nay 

tướng và vô tướng đều không, vậy nhân việc gì được tu Bát nhã? Nếu không tu 

Bát nhã thời không thể vượt quá địa vị Thanh văn, Bích chi Phật, cho đến không 

thể an lập nơi ba phước điền? 

Phật hứa khả lời ấy rằng: Như vậy, như vậy và nói nhân duyên tu Bát nhã; Bồ 

Tát không vì tu tướng nên là tu Bát nhã; tu vô tướng nên là tu Bát nhã. 

Bạch Thế Tôn, làm sao tu vô tướng là tu Bát nhã? Nếu vô tướng, thời làm sao 

có thể tu? 

Phật dạy: Tu các pháp hư hoại là tu Bát nhã, vì các pháp hư hoại nên tướng vô 

tướng cũng hư hoại; thí như chiếc xe phân hoại nên tướng bánh xe cũng diệt; 

như vậy cho đến vi trần. 

Bạch Thế Tôn, những pháp gì có thể phá hoại? 

Phật đáp: Tu sắc pháp phá hoại tức là tu Bát nhã ba la mật; tu dứt hết thảy phiền 

não tập khí tức là tu Bát nhã ba la mật. 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật:  Làm  sao  tu  pháp  sắc  phá  hoại  cho  đến  tu  dứt  hết  thảy 

phiền não tập khí phá hoại là tu Bát nhã? 

Phật đáp: Bồ Tát nhất tâm niệm đến Nhất thiết trí, thương xót chúng sinh, muốn 

được chánh hạnh Bát nhã ba la mật, không nghĩ đến sắc là hữu pháp; tu như 

vậy là tu Bát nhã, vì cho sắc là định tướng có thật, thời mắc lỗi hữu tướng, vì cớ 

sao?  Vì  trong  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên:  hữu  tướng  là  không  tu  Bát  nhã,  vì 

trong Bát nhã vô pháp còn không có, huống gì hữu pháp! Người ấy không tu Bát 

nhã,  cũng  không  tu  năm  Ba  la  mật;  người  ấy  chấp  trước  hí  luận  pháp  hữu, 

không tu bố thí... Người chấp trước như vậy không có giải thoát, không có đạo, 

không có Niết bàn. Không có ba môn giải thoát gọi là không có giải thoát; không 

có pháp không của thánh nhân gọi là không có đạo; không có đạo nên không có 

Niết bàn. 

Hỏi: Vì cớ sao không có đạo? 

Đáp:  Vì  người  ấy  hí  luận  pháp,  không  nhàm  chán  già  bệnh  chết,  chấp  trước 

pháp nên sinh tà kiến; tà kiến nên không thể như thật quán sát thân bất tịnh...; 

không thể quán thân nên không thể tu thân niệm xứ; không tu thân niệm xứ nên 

không  thể  tu  thọ,  tâm,  pháp  niệm  xứ;  không  tu  bốn  niệm  xứ  nên  không  thể  tu 

Không tam muội cho đến trí Nhất thiết chủng, vì sao? Vì chấp trước pháp hữu. 

Bạch Đức Thế Tôn, những gì là pháp hữu, những gì là vô pháp? Phàm phu hoặc 

đối  với  hữu  pháp sinh  vô tưởng, đối  với pháp  vô sinh tưởng hữu?  Muốn phân 

biệt việc ấy nên hỏi Phật. 

Phật đáp; Hai tướng là pháp hữu, chẳng phải hai tướng là pháp vô. 

Tu Bồ Đề hỏi: Những gì là hai pháp? 

Phật  đáp:  Chấp  thủ  sắc  tướng  tức  là  hai,  như  trong  phẩm  trước  nói.  Lìa  sắc 

không có mắt, lìa mắt không có sắc, cho đến tính hữu vi, vô vi, vì sao? Vì lìa hữu 

vi không được nói vô vi; lìa vô vi không được nói thật tướng hữu vi; thế nên hai 

pháp  ấy  không  được  lìa  nhau  mà  phàm  phu  cho  đó  là  hai,  thế  nên  điên  đạo. 

Phật  lược  nói  hai  tướng,  đối  với  hết  thảy  pháp  chấp  thủ  tướng  đều  là  hai,  hết 

thảy hai đều là hữu, thích ứng với hữu bèn có sinh tử, vì sao? Vì đối với hữu mà 

sinh tâm chấp trước, nhân tâm chấp trước mà sinh các phiền não, vì phiền não 

mà qua lại sinh tử, vì sinh tử mà ưu bi khổ não; thế nên nói thích ứng với pháp 

hữu bèn có sinh tử, có sinh tử thời không được khỏi già, bệnh, ưu, khổ. Này Tu 

Bồ Đề,  vì  vậy nên biết người  chấp hai tướng không có Thí Ba la mật cho đến 

không  có  thuận  nhẫn,  huống  gì  thấy  được  thật  tướng  của  sắc,  cho  đến  thấy 

được thật tướng của trí Nhất thiết trí. Người ấy nếu không thấy được thật tướng 

của sắc... thời không có tu đạo, làm sao có quả Tu đà hoàn cho đến dứt hết thảy 

phiền não tập khí? 

Sáu Ba la mật có hai: Thế gian và xuất thế gian. Người ấy không có sáu Ba la 

mật xuất thế gian, thế nên nói người chấp tướng hữu ấy không có sáu Ba la mật. 

Nếu có là chỉ có Ba la mật thế gian, nhưng trong đây không nói Ba la mật thế 

gian. Đạo quả Thanh văn còn không có, huống gì có Phật đạo? Hỏi: Thuận nhẫn 

là thuận nhẫn nào? Đáp: Đó là thuận nhẫn của Tiểu thừa. Thuận nhẫn của Tiểu 

thừa còn không có, huống gì của Đại thừa! 

Hỏi: Địa vị đảnh pháp đã không bị thối chuyển, cớ gì còn nói cho đến địa vị nhẫn 

pháp? 

Đáp: Trong pháp Thanh văn cũng nói đảnh đọa, trong pháp Đại thừa cũng nói 

đảnh  đọa,  cớ  gì  nói  đảnh  pháp  không  đọa?  Có  người  nói:  Tuy  ở  đảnh  pháp 

không thối đọa, nhưng không bền chắc, không nhất định nên không nói. Nhẫn là 

an trú lâu, đã vào chánh định, tuy chưa được vô lậu mà đồng với vô lậu. Vì tùy 

thuận  với  khổ pháp  nhẫn nên gọi là nhẫn;  vì chưa từng thấy pháp ấy, hễ thấy 

liền nhẫn được nên gọi là nhẫn. Người ấy với Phật thánh là nhỏ mà với phàm 

phu là lớn. 

Thấy sắc có hai: Một là thấy thật tướng sắc rõ ràng, hai là dứt phiền não ràng 

buộc theo các sắc, nên gọi là thấy. Giống như sắc cho đến trí Nhất thiết chủng, 

và việc dứt hết thảy phiền não tập khí cũng như vậy. Nếu người thấy sắc tu đạo 

còn không có được, huống gì tu được quả Tu đà hoàn cho đến dứt phiền não 

tập khí? 



Giải Thích: Phẩm Ba Thứ Lớp Học Thứ 75 

(Kinh Ma ha Bát Nhã ghi: Ba thứ lớp hành) 

(Kinh Đại Bát nhã hội 2 ghi: Phẩm Tiệm Thứ thứ 73) 

Kinh:  Bấy  giờ  Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  nếu  theo  tướng 

pháp  hữu  còn  không  được  thuận  nhẫn,  huống  gì  được  đạo?  Nếu  theo  tướng 

pháp  vô  sẽ  được  thuận  nhẫn  chăng?  Hoặc  được  Càn  tuệ  địa,  hoặc  Tánh  địa, 

Bát nhân địa, Kiến địa, Bạt địa, Ly dục địa, Dĩ biện địa, Bích chi Phật địa, Bồ Tát 

địa hoặc Phật địa, hoặc tu đạo, nhân tu đạo sẽ dứt phiền não chăng? Vì phiền 

não  ấy  nên  không  vượt  quá  được  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật  mà  vào  địa  vị  Bồ 

Tát? Nếu không vào địa vị Bồ Tát thời không được trí Nhất thiết chủng; không 

được  trí  Nhất  thiết  chủng  thời  không  được  dứt  hết  thảy  phiền  não  và  tập  khí. 

Bạch  Đức  Thế  Tôn,  nếu  không  có  tướng  hữu  pháp  thời  pháp  ấy  chẳng  sinh? 

Nếu chẳng sinh pháp ấy thời không thể được trí Nhất thiết chủng? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Như  vậy, như  vậy,  nếu không có  pháp  hữu thời có thuận 

nhẫn cho đến dứt hết thảy phiền não và tập khí. 

Tu  Bồ  Đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  Đức  Thế  Tôn,  Bồ  Tát  khi hành  Bát  nhã  ba  la 

mật, có tướng pháp chăng? Nghĩa là có tướng sắc cho đến tướng thức, tướng 

mắt cho đến tướng ý, tướng sắc cho đến tướng pháp, tướng nhãn giới cho đến 

tướng ý thức giới, tướng bốn niệm xứ, cho đến tướng trí Nhất thiết chủng; hoặc 

tướng  sắc,  hoạc  tướng  sắc  dứt  cho  đến  tướng  thức,  tướng  thức  dứt;  tướng 

mười hai nhập, mười tám giới cũng như vậy; hoặc tướng vô minh, hoặc tướng 

vô minh dứt, cho đến tướng ưu, bi, khổ, não, tướng ưu, bi, khổ, não dứt; hoặc 

tướng dục, hoặc tướng dục dứt, hoặc tướng sinh cho đến tướng sinh dứt; hoặc 

tướng si, hoặc tướng si dứt; hoặc tướng khổ, hoặc tướng khổ dứt; hoặc tướng 

tập, hoặc tướng tập dứt; hoặc tướng diệt, hoặc tướng diệt dứt; hoặc tướng đạo, 

hoặc  tướng  đạo  dứt,  cho  đến  tướng  trí  Nhất  thiết  chủng,  tướng  dứt  hết  thảy 

phiền não và tập khí? 

Phật dạy: Không. Bồ Tát khi tu Bát nhã không có tướng pháp, tướng phi pháp, 

tức là Bồ Tát thuận nhẫn. Nếu không có tướng pháp, tướng phi pháp tức là tu 

đạo, cũng là đạo quả. Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát, hữu pháp là Bồ Tát đạo, vô pháp là 

Bồ Tát quả; vì nhân duyên ấy nên biết hết thảy pháp, tính không có sở hữu. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nếu hết thảy pháp, tính không có 

sở hữu, làm sao Phật biết hết thảy pháp, tính không có sở hữu nên được thành 

Phật, đối với hết thảy pháp được sức tự tại? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Như vậy, như vậy, hết thảy pháp, tính không có sở hữu. Ta 

xưa hành Bồ Tát đạo, tu sáu Ba la mật, lìa các dục, lìa pháp ác bất thiện, có giác 

có quán, lìa dục sinh hỷ lạc vào sơ thiền, cho đến vào đệ tứ thiền, đối với các 

thiền ấy và các thiền chi không nghĩ có các thiền ấy, không thọ thiền vị, không 

được thiền ấy, không nhiễm, thanh tịnh hành bốn thiền, Ta không thọ quả báo 

đối  với  các  thiền  ấy.  Y  trú  nơi  bốn  thiền  phát  khởi  năm  thần  thông  là  thần  túc 

thông, thiên nhĩ thông, y tha tâm thông, túc mạng thông, thiên nhĩ thông, y tha 

tâm  thông,  túc  mạng  thông  và  thiên  nhãn  thông;  đối  với  các  thần  thông  không 

chấp  thủ  tướng,  không  nghĩ  rằng  có  thần  thông  ấy,  không  thọ  mùi  vị  của  thần 

thông ấy, không thủ đắc thần thông ấy, Ta không phân biệt hành theo năm thần 

thông ấy. Này Tu Bồ Đề, Ta lúc bấy giờ dùng một niệm tương ưng với tuệ, được 

Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Nghĩa là ngộ được ấy là khổ thánh đế, ấy là 

tập,  là  diệt,  là  đạo  thánh  đế,  thành  tựu  mười  lực,  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí 

không ngại, mười tám pháp không chung, đại từ đại bi, được thành Phật; phân 

biệt ba nhóm chúng sinh là nhóm chánh định, tà định và bất định. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Làm sao Thế Tôn đối với pháp không có tính sở hữu 

mà sinh khởi bốn thiền, sáu thấn thông và cũng không có chúng sinh mà Phật 

phân biệt ba nhóm chúng sinh? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Nếu các dục và các pháp ác bất thiện có tính, hoặc tự tính, 

hoặc tha tính, ta xưa khi tu hạnh Bồ Tát, đã không thể quán các dục, pháp ác bất 

thiện không có tính sở hữu để vào sơ thiền, song vì các dục, pháp ác bất thiện 

không có tính, hoặc tự tính, hoặc tha tính đều là tính không có sở hữu. Nên ta 

xưa khi hành Bồ Tát đạo mới lìa các dục, pháp ác bất thiện để vào sơ thiền cho 

đến  vào  đệ  tứ  thiền.  Này  Tu  Bồ  Đề,  nếu  các  thần  thông  có  tính,  hoạc  tự  tính, 

hoạc tha tính thời Ta không thể biết thần thông ấy không có tính sở hữu, được 

Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Này Tu Bồ Đề, vì thần thông không có tính, 

hoặc tự tính, hoặc tha tính đều không có tính sở hữu; vì vậy nên chư Phật đối 

với  thần  thông  biết  không  có  tính  sở  hữu  nên  được  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác. 

Luận. Hỏi: Các pháp Không cùng một nghĩa, cớ gì Tu Bồ Đề dùng mỗi mỗi nhân 

duyên hỏi lại: Trong đây lại hỏi: Có tướng pháp thời không thể được thuận nhẫn, 

cho đến nếu các pháp ấy không sinh thời không thể được trí Nhất thiết chủng? 

Đáp: Nghĩa rốt ráo không của các pháp ấy rất sâu xa, khó hiều, người nói còn 

khó, huống gì người lãnh thọ, người tu hành? Thế nên Tu Bồ Đề vì Bát nhã mà 

thưa hỏi, sợ người nhiều nghi, nhiều hoặc, nên dùng mỗi mỗi nhân duyên hỏi lại. 

*Lại nữa, nghĩa được hỏi tuy là một mà chỗ nguyên nhân có khác nhau. Hoặc 

hỏi nếu hết thảy pháp không, làm sao phân biệt có năm đường? Hoặc hỏi nếu 

hết thảy pháp không có tướng sở hữu, làm sao phân biệt có ba thừa? Hoặc hỏi 

có tướng thời cho đến không được thuận nhẫn, làm sao quán sát Bát địa mà vào 

địa vị Bồ Tát? Những câu hỏi như vậy vì câu hỏi có khác nên nghĩa có sai khác, 

vì Bát nhã không có tướng nhất định. Phật hứa khả lời Tu Bồ Đề rằng: Như vậy, 

như vậy, ông trước hỏi thuận nhẫn, đó là thuận nhẫn của Tiểu thừa, nay hỏi, đó 

là thuận nhẫn của Bồ Tát. Nếu Bồ Tát khi hành Bát nhã, có tướng pháp chăng? 

Phật  đáp:  Bồ  Tát  khi  hành  Bát  nhã  không  có  pháp  sinh  tướng  hoặc  có  hoặc 

không ấy, vì sao? Vì thấy có thấy không đều có lỗi; ấy là Bồ Tát thuận nhẫn; đối 

với hết thảy pháp không sinh tâm thấy tướng có, tức là tư đạo. Này Tu Bồ Đề, 

hữu pháp là Bồ Tát đạo, vô pháp là quả. Hữu pháp gọi là hữu vi, vô pháp là vô 

vi. Hành tám thánh đạo hữu vi thời dứt các phiền não, được quả vô vi. 

*Lại nữa, có người nói năm Ba la mật gọi là hữu pháp, là Bồ Tát đạo; Bát nhã ba 

la  mật  rốt  ráo  không  nên  là  vô  pháp,  là  Bồ  Tát  quả.  Có  người  nói:  Bát  nhã  là 

tướng trí tuệ, pháp hữu vi là đạo; Như, pháp tính, thật tế không từ nhân duyên 

sinh, thường có, nên gọi là quả. Có như vậy không có sai khác. Vì nhân duyên 

ấy nên biết hết thảy pháp đều là không có tính sở hữu, gọi là vô pháp. 

Lại hỏi: Bạch Đức Thế Tôn, nếu hết thảy pháp không có tính sở hữu, làm sao 

Phật đối với không có tính sở hữu được chánh trí, chứng Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác, đối với các pháp được tự tại? Phật hứa khả lời ấy. Bồ Tát dùng trí 

không có sở hữu hợp tu hết thảy pháp, có thể dứt hết thảy chấp trước nên được 

Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác.  Trong  đây  Phật  tự  dẫn  chứng:  Ta  xưa  khi 

làm Bồ Tát tu sáu Ba la mật lìa dục, lìa  pháp ác bất thiện, có giác có quán, lìa 

dục sinh hỷ lạc mà vào sơ thiền. 

Lìa dục là lìa năm dục; lìa pháp ác bất thiện là lìa năm triền cái. Đưa người vào 

đường ác nên gọi là ác; chướng ngại thiện pháp nên gọi là bất thiện. Có giác có 

quán là giác quán lành, thuộc sơ thiền; lìa dục sinh hỷ lạc là lìa bỏ năm dục sinh 

hỷ lạc. Hỷ lạc là trong cõi Sắc có hai thứ lạc: Một là vui có mừng, hai là chỉ có vui 

không có mừng. Vui và mừng thuộc sơ thiền, nhị thiền; chỉ có vui, không mừng 

thuộc tam thiền. 

Hỏi: Sơ thiền, nhị thiền đều có vui mừng, có gì sai khác? 

Đáp:  Thứ  vui  mừng  trong  sơ  thiền  là  do  lìa  năm  dục  phát  sinh;  thứ  vui  mừng 

trong nhị thiền là từ định phát sinh nên gọi là định sinh. Lại nữa, tướng phiền não 

cõi Dục bất thiện nên chướng ngại sơ thiền. Hành giả muốn lìa chướng ngại lớn 

nên nói ly sinh, còn phiền não ở cõi Sắc thuộc vô ký, bị các nạn mềm yếu lo, do 

nhân duyên giác quán nên mất thiền, thế nên Phật nói diệt các giác quán, bên 

trong tâm thanh tịnh nên được nhị thiền; tam thiền, tứ thiền như trước đã nói. Ta 

đối với các thiền chi thủ tướng được rồi mà không nghĩ đến có thiền ấy. Khi ban 

đầu tập thiền, thủ tướng cho đến khi được; được rồi sợ đắm nhiễm nên quán vô 

thường,  không  nghĩ  đến  có  thiền  ấy,  không  thủ  đắc  định  tướng  của  thiền  ấy, 

cũng không thọ mùi vị của thiền ấy; tâm không nhiễm trước tu bốn thiền, khác 

với ngoại đạo. Theo đó tu các thiền mà không thọ quả báo thiền. Y trú bốn thiền, 

sinh khởi năm thần thông. Vì túc mạng thông nên biết nhân duyên nghiệp cũ của 

chúng  sinh  sinh  đến  nơi  đây.  Do  sức  thiên  nhãn  thông  nên  thấy  chỗ  sinh  đến 

trong tương lai của chúng sinh, theo hành nghiệp của chúng. Biết gốc ngọn của 

chúng sinh rồi sinh tâm đại bi, nghĩ làm sao dứt sự khổ sinh tử tương tục cho 

chúng  sinh.  Bấy  giờ  tâm  hồi  hướng  vào  lậu  tận  thông,  tức  thời  do  một  niệm 

tương ưng với tuệ được Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Nghĩa là ngộ đó là 

tướng khổ, nhân của khổ là ái dục; ái dứt thời khổ diệt; đường đi đến khổ diệt là 

đạo;  thông  đạt  bốn  đế  nên  được  mười  lực,  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí  không 

ngại, mười tám pháp không chung, và phân biệt chúng sinh làm ba nhóm. Dùng 

ba  thần  thông  độ  chúng  sinh  ấy  là  dùng  thiên  nhĩ,  tha  tâm,  thần  túc  thông;  vì 

chúng sinh thuyết pháp khiến thoát sinh tử. 

Tu Bồ Đề lại hỏi: Nếu các pháp không có sở hữu, làm sao lúc Phật làm Bồ Tát 

khởi  sinh  bốn  thiền,  sáu  thần  thông?  Nếu  không  có  chúng  sinh,  làm  sao  Phật 

phân biệt chúng sinh làm ba nhóm? 

Phật  đáp:  Các  dục,  các  pháp  ác  bất  thiện  nếu  có  tính,  hoặc  tự  tính,  hoặc  tha 

tính, thời Ta khi xưa làm Bồ Tát không thể quán các dục, các pháp ác bất thiện 

không có tính sở hữu mà vào sơ thiền. Ý Phật là nếu các dục, pháp ác bất thiện 

là pháp có định tính hoặc nhiều hoặc ít tự tướng, hoặc trong thân có tính tịnh, 

tính  thướng...  Tính  có  hai:  hoặc  tự  tính,  hoặc  tha  tính.  Tự  tính  là  tính  bất  tịnh 

trong tự thân; tha tính là chỉ cho y phục, đồ trang sức thân; các thứ đó đều vô 

thường  hư  dối,  làm  nhân  duyên  cho  khổ  não.  Năm  dục  bên  trong  bên  ngoại 

không có thường lạc ngã tịnh thật, nếu có thời Ta xưa khi tu Bồ Tát đạo, không 

thể quán năm dục Không, không có tính sở hữu mà vào sơ thiền, vì các dục và 

pháp ác bất thiện không có thật tính, hoặc tự tính, hoặc tha tính, nên Ta khi làm 

Bồ Tát lìa năm dục, pháp ác bất thiện mà vào sơ thiền cho đến vào đệ tứ thiền. 

Nếu các thần thông có tính, hoặc tự tính hoặc tha tính, thời Ta khi xưa tu Bồ Tát 

đạo  không  thể  biết  thần  thông  không  có  sở  hữu,  nên  được  Vô  thượng  chánh 

đẳng chánh giác. 

Tu  Bồ  Đề  hỏi:  Nếu  các  pháp  nhất  định  không,  không  có  tính  sở  hữu,  làm  sao 

Phật đối với các pháp được sức tự tại? 

Phật  dạy:  Ta  do  bốn  thiền  đối  với  các  phiền  não  được  giải  thoát,  do  sáu  thần 

thông đối với các pháp được tự tại độ sinh. Ý Tu Bồ Đề là vì bốn thiền, bốn thần 

thông là có, làm sao Phật đối với Không được sức tự tại? 

Phật khai thị: Ta quán năm dục Không, vì hư dối không có định tướng nên không 

chấp  trước  các  thiền  mà  khởi  lên  thần  thông.  Các  thiền  vì  có  tướng  có  hạn 

lượng nên có thể xả, được Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Lúc mới lìa dục, 

vì  lấy  không  có  tính  sở  hữu  làm  nhân  nên  được  quả  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác, cũng không có sở hữu. Nếu các thiền nhất định Không, Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác chẳng Không thời có thể có vấn nạn ấy. Nhưng vì nay cả 

hai đều không, nên không nên vấn nạn. 

(Hết cuốn 86 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 87  

Kinh:  Tu  Bồ  Đề  thưa:  Bạch  Đức  Thế  Tôn,  nếu  Bồ  Tát  biết  các  pháp  không  có 

tính  sở  hữu,  nhân  bốn  thiền,  năm  thần  thông  được  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác. Bạch đức Thế Tôn, hàng Bồ Tát mới học làm sao đối với các pháp 

không  có  tính  sở  hữu  lại  thứ  lớp  hành,  thứ  lớp  học,  thứ  lớp  đạo;  do  thứ  lớp 

hành,  thứ  lớp  học,  thứ  lớp  đạo  ấy  chứng  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh 

giác? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Bồ Tát nếu mới đầu theo Phật được nghe; hoặc theo vị Bồ 

Tát đã cúng dường nhiều đức Phật được nghe; hoặc theo A la hán, A na hàm, 

Tư  đà  hàm,  Tu  đà  hoàn  được  nghe,  vì  ngộ  được  lý  không  có  sở  hữu  nên  là 

Phật? Vì ngộ được lý không có sở hữu nên là A la hán, Tư đà hàm, A na hàm, 

Tu  đà  hoàn,  hết  thảy  hiền  thánh  đều  vì  ngộ  được  lý  không  có  sở  hữu  nên  có 

danh xưng. Hết thảy pháp hữu vi tạo tác không có tính sở hữu cho đến không có 

mảy may sở hữu như mảy lông. Bồ Tát ấy nghe như vậy rồi nghĩ rằng: Nếu hết 

thảy pháp không có tính sở hữu, vì ngộ được lý không có sở hữu nên là Phật, 

cho đến vì ngộ được lý không có sở hữu nên là Tu đà hoàn. Nếu con sẽ được 

Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  nếu  không  được  hết  thảy  pháp  thường 

không  có  tự  tính,  cớ  sao  con  không  phát  tâm  được  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh  giác?  Được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác  rồi,  hết  thảy  chúng  sinh 

hành theo tướng có, con sẽ khiến họ an trú trong tính không có sở hữu? Này Tu 

Bồ Đề, Bồ Tát suy nghĩ như vậy rồi phát tâm Vô thượng chánh đẳng chánh giác, 

vì độ hết thảy chúng sinh nên Bồ Tát hành theo thứ lớp hành, thứ lớp học, thứ 

lớp đạo, như quá khứ các Bồ Tát hành đạo được Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác. Hàng Bồ Tát mới học nên học sáu Ba la mật, đó là Thí Ba la mật cho đến 

Bát nhã ba la mật. Bồ Tát ấy nếu khi hành Thí Ba la mật, tự hành bố thí, cũng 

dạy người bố thí, tán thán công đức bố thí, hoan hỷ tán thán người hành bố thí; 

do nhân duyên bố thí ấy cho nên được tài sản giàu có, Bồ Tát ấy xa lìa xan lẫn, 

bố thí cho chúng sinh uống ăn, y phục, hương hoa, anh lạc, phòng xá, đồ nằm, 

đèn đuốc, mọi thứ cần dùng để nuôi sống. Bồ Tát hành trì giới bố thí ấy sinh vào 

cõi trời cõi người được tôn quý lớn; do trì giới bố thí ấy nên được thiền định uẩn; 

do bố thí, trì giới, thiền định ấy nên được trí tuệ uẩn, giải thoát uẩn, giải thoát tri 

kiến uẩn. Bồ Tát ấy nhân bố thí, trì giới, thiền uẩn, trí tuệ uẩn, giải thoát uẩn, giải 

thoát tri kiến uẩn nên vượt quá địa vị Thanh văn, Bích chi Phật mà vào Bồ Tát vị; 

vào Bồ Tát vị rồi được nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, 

được  trí  Nhất  thiết  chủng;  được  trí  Nhất  thiết  chủng  rồi  Chuyển  pháp  luân; 

Chuyển pháp luân rồi lấy pháp ba thừa độ thoát chúng sinh. Như vậy, Bồ Tát do 

bố thí ấy thứ lớp hành, thứ lớp học, thứ lớp đạo đều là không thể có được, vì 

sao? Vì tự tính không có sở hữu. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát từ khi mới phát tâm tự hành trì giới, dạy người trì 

giới, tán thán công đức trì giới, hoan hỷ tán thán người trì giới. Do trì giới nên 

sinh vào cõi trời cõi người, được tôn quý lớn; thấy kẻ nghèo cùng thí cho tài vật; 

thấy  người  không  trì  giới  dạy  khiến  trì  giới;  thấy  người  loạn  ý  dạy  khiến  thiền 

định; thấy người ngu si dạy khiến trí tuệ; thấy người không giải thoát dạy khiến 

giải  thoát;  thấy  người  không  có  giải  thoát  tri  kiến  giải  thoát  tri  kiến.  Do  trì  giới, 

thiền định, trí tuệ, giải thoát, giải thoát tri kiến ấy nên vượt quá địa vị Thanh văn, 

Bích chi Phật, vào địa vị Bồ Tát; vào địa vị Bồ Tát rồi được nghiêm tịnh cõi Phật; 

nghiêm tịnh cõi Phật rồi thành tựu tuệ giác cho chúng sinh rồi được trí Nhất thiết 

chủng; được trí Nhất thiết chủng rồi Chuyển pháp luân; Chuyển pháp luân rồi lấy 

pháp ba thừa độ thoát chúng sinh. Như vậy, Bồ Tát do trì giới ấy thứ lớp hành, 

thứ lớp học, thứ lớp đạo; các việc ấy đều không thể có được, vì sao? Vì hết thảy 

pháp tự tính không có sở hữu. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát từ khi phát tâm lại đây tự hành Nhẫn Ba la mật, dạy 

người hành nhẫn, tán thán công dức nhẫn, hoan hỷ tán thán người hành nhẫn; 

khi hành Nhẫn Ba la mật bố thí cho chúng sinh đầy đủ mọi thứ; dạy khiến trì giới, 

dạy  khiến  thiền  định  cho  đến  giải  thoát  tri  kiến.  Do  nhân  duyên  bố  thí  trì  giới, 

thiền định, trí tuệ ấy nên vượt quá địa vị A la hán, Bích chi Phật mà vào Bồ Tát 

vị;  vào Bồ Tát vị rồi  được nghiêm tịnh cõi Phật; nghiêm tịnh cõi Phật rồi thành 

tựu tuệ giác cho chúng sinh; thành tựu tuệ giác cho chúng sinh rồi được trí Nhất 

thiết chủng; được trí Nhất thiết chủng rồi Chuyển pháp luân; Chuyển pháp luân 

rồi lấy pháp ba thừa độ thoát chúng sinh. Như vậy, Bồ Tát do Nhẫn Ba la mật 

thứ lớp hành, thứ lớp học, thứ lớp đạo; các việc ấy đều không thể có được, vì 

sao? Vì hết thảy pháp tự tính không có sở hữu. 

*Lại  nữa,  Tu  Bồ  Đề,  Bồ  Tát  từ  khi  mới  phát  tâm  lại  đây  tự  hành  tinh  tấn,  dạy 

người  hành tinh tấn, tán thán công dức  hành tinh tấn, hoan  hỷ  tán thán người 

hành tinh tấn, cho đến các việc ấy đều không thể có được, vì tự tính không có 

sở hữu. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát từ khi mới phát tâm  lại đây, tự vào thiền, vào bốn 

tâm vô lượng, vào định vô sắc; cũng dạy người vào thiền, vào tâm vô lượng, vào 

định  vô sắc; tán thán công đức  vào  thiền,  vào tâm  vô lượng,  vào định  vô sắc; 

hoan hỷ tán thán người hành thiền, tâm vô lượng, định vô sắc. Bồ Tát ấy trú ở 

các thiền, định, tâm vô lượng; bố thí cho chúng sinh mỗi mỗi được đỳ đủ, dạy 

khiến thiền định, trí tuệ. Do nhân duyên bố thí, thiền định, trí tuệ, giải thoát, giải 

thoát tri kiến ấy nên vượt quá định vị Thanh văn, Bích chi Phật mà vào Bồ Tát vị; 

vào Bồ Tát vị rồi nghiêm tịnh cõi Phật, nghiêm tịnh cõi Phật rồi thành tựu tuệ giác 

cho chúng sinh; thành tựu tuệ giác cho chúng sinh rồi được trí Nhất thiết chủng; 

được trí Nhất thiết chủng rồi Chuyển pháp luân; Chuyển pháp luân rồi lấy pháp 

ba thừa độ thoát chúng sinh, cho đến các việc ấy đều không thể có được, vì tự 

tính không có sở hữu. 

*Lại nữa, Bồ Tát từ khi mới phát tâm trở lại đây hành Bát nhã ba la mật, bố thí 

cho chúng sinh mỗi mỗi đầy đủ, dạy khiến trì giới, thiền định, giải thoát, giải thoát 

tri kiến. Bồ Tát ấy khi hành Bát nhã ba la mật, tự hành sáu Ba la mật, cũng dạy 

người khiến hành sáu Ba la mật, tán thán công đức sáu Ba la mật, hoan hỷ tán 

thán người hành sáu Ba la mật. Bồ Tát ấy do nhân duyên Thí Ba la mật cho đến 

Bát nhã ba la mật ấy vào sức phương tiện nên vượt quá định vị Thanh văn, Bích 

chi Phật mà vào Bồ Tát vị; cho đến các việc ấy đều không thể có được, vì tự tính 

không có sở hữu. Ấy gọi là Bồ Tát mới phát tâm thứ lớp hành, thứ lớp học, thứ 

lớp đạo. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát thứ lớp hành thứ lớp học, thứ lớp đạo. Bồ Tát từ khi 

mới phát tâm trở lại đây, do tâm tương ưng với trí Nhất thiết chủng, tin các pháp 

không có tính sở hữu, tu sáu niệm là niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng, niệm 

giới, niệm xả và niệm thiên. 

Thế nào là Bồ Tát tu niệm Phật? Bồ Tát niệm Phật không niệm qua sắc, không 

niệm  qua  thọ,  tưởng,  hành,  thức,  vì  sao?  Vì  tự  tính  sắc  không  có;  tự  tính  thọ, 

tưởng, hành thức không có; nếu pháp không có tự tính thời là không có sở hữu, 

vì sao? Vì không có nhớ nghỉ gì; ấy là niệm Phật. 

Lại, Bồ Tát niệm Phật không niệm qua ba mươi hai tướng, cũng không niệm qua 

thân kim sắc, không niệm qua hào quang một trượng, không niệm qua tám mươi 

vẻ đẹp tùy hình,  vì  sao? Vì thân Phật tự tính không có; nếu pháp không có tự 

tính thời là không có sở hữu, vì sao? Vì không có nhớ nghĩ gì; ấy là niệm Phật. 

Lại, không nên do giới uẩn mà niệm Phật; không nên do định uẩn, trí tuệ uẩn, 

giải thoát uẩn, giải thoát tri kiến uẩn mà niệm Phật, vì sao? Vì các uẩn ấy không 

có tự tính; nếu pháp không có tự tính thời là chẳng phải pháp; không có niệm gì 

ấy là niệm Phật. 

Lại, không nên do mười trí lực niệm Phật, không nên do bốn điều không sợ, bốn 

trí không ngại, mười tám pháp không chung, niệm Phật; không nên do đại từ đại 

bi niệm Phật, vì sao? Vì các pháp ấy không có tự tính; nếu pháp không có tự tính 

thời là chẳng phải pháp; không có niệm gì ấy là niệm Phật. 

Lại,  không  nên  do  mười  hai  nhân  duyên  niệm  Phật,  vì  sao?  Vì  tự  tính  nhân 

duyên không có; nếu pháp không có tự tính thời là chẳng phải pháp; không có 

niệm gì, ấy là niệm Phật. 

Như vậy, Tu Bồ Đề, Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật nên niệm Phật, ấy là Bồ 

Tát từ khi mới  phát tâm thứ lớp hành, thứ lớp học, thứ lớp  đạo. Bồ Tát ấy trú 

trong  thứ  lớp  hành,  thứ  lớp  học,  thứ  lớp  đạo  có  thể  đầy  đủ  bốn  niệm  xứ,  bốn 

chánh  cần,  bốn  như  ý  túc,  năm  căn,  năm  lực,  bảy  giác  phần,  tám  phần  thánh 

đạo, tu hành Không tam muội, Vô tướng, Vô tác tam muội cho đến trí Nhất thiết 

chủng, vì chứng các pháp không có sở hữu. Bồ Tát ấy biết tính các pháp không 

có sở hữu, trong ấy không có tính có, không có tính không. 

Này Tu Bồ Đề, thế nào là Bồ Tát nên tu niệm pháp? Bồ Tát khi hành Bát nhã ba 

la  mật  không  niệm  pháp  lành,  không  niệm  pháp  chẳng  lành,  không  niệm  pháp 

ký, không niệm pháp vô ký; không niệm pháp thế gian, không niệm pháp xuất thế 

gian, không niệm pháp tịnh, không niệm pháp bất tịnh, không niệm pháp thánh, 

không niệm pháp phàm phu, không niệm pháp hữu lậu, không niệm pháp vô lậu, 

không niệm pháp ràng buộc cõi Dục, pháp ràng buộc cõi Sắc, pháp ràng buộc ở 

cõi Vô sắc, không niệm pháp hữu vi, pháp vô vi, vì sao? Vì tự tính các pháp ấy 

không có; nếu pháp không có tự tính thời là chẳng phải pháp; không có niệm gì, 

ấy là niệm pháp; ở trong niệm Pháp học tính không có sở hữu cho đến được trí 

Nhất thiết chủng. Bồ Tát ấy khi được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, được 

pháp  không  có  tính  sở  hữu,  đối  với  tính  không  có  sở  hữu  ấy  chẳng  phải  có 

tướng, chẳng phải không có tướng. Như vậy, Bồ Tát nên tu niệm Pháp, đối với 

pháp ấy cho đến không có mảy may niệm, huống gì niệm Pháp! 

Này Tu Bồ Đề, thế nào là Bồ Tát nên tu niệm Tăng? Bồ Tát niệm Tăng là vì pháp 

vô vi nên phân biệt có chúng đệ tử Phật, trong pháp ấy cho đến không có mảy 

may niệm, huống gì niệm Tăng! Như vậy, Bồ Tát nên niệm Tăng. 

Này Tu Bồ Đề, thế nào là Bồ Tát nên tu niệm giới? Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát từ khi 

mới  phát  tâm  trở  lại  đây  nên  niệm  Thánh  giới,  giới  không  khuyết,  giới  không 

lủng,  giới không tỳ  vết, giới không  trược uế, giới  không đắm trước, giới tự tại, 

giới được người trí khen, giới đầy đủ, giới đi theo định; nên niệm giới ấy không 

có tính sở hữu cho đến không có mảy may niệm, huống gì niệm Giới! 

Này Tu Bồ Đề, thế nào là Bồ Tát nên tu niệm xả? Bồ Tát từ khi mới phát tâm trở 

lại đây nên niệm xả, hoặc tự mình niệm xả, hoặc niệm người khác xả, hoặc xả 

tài, hoặc xả pháp, hoặc xả phiền não; quán các  xả ấy đều không thể có được, 

huống gì niệm xả! Như vậy, Bồ Tát nên niệm xả. 

Này Tu Bồ Đề, thế nào là Bồ Tát nên niệm thiên? Bồ Tát nghĩ rằng các vị trời ở 

cõi Tứ thiên vương có tín, có giới, thí, văn, tuệ nên chết ở cõi này được sinh lên 

cõi trời kia. Ta cũng có tín, giới, thí, văn, tuệ ấy; cho đến trời Tha hóa tự tại có 

tín,  giới,  văn,  tuệ,  nên  chết  ở  cõi  này  sinh  lên  cõi  trời  kia;  ta  cũng  có  tín,  giới, 

văn, tuệ ấy. Như vậy, Bồ Tát nên niệm thiên. Các trời ấy không có tính sở hữu 

còn không có mảy may niệm, huống gì niệm thiên! 

Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát tu sáu niệm ấy, ấy gọi là thứ lớp hành, thứ lớp học, thứ 

lớp đạo. 

Bấy giờ Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nếu hết thảy pháp không 

có tính sở hữu, nghĩa là niệm sắc cho đến thức, nhãn cho đến ý, sắc cho  đến 

pháp đều không có tính sở hữu; nhãn giới cho đến ý thức giới đều không có tính 

sở hữu; Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, nội không cho đến vô pháp 

hữu pháp không, bốn niệm xứ, cho đến tám phần thánh đạo, mười lực của Phật 

cho đến trí Nhất thiết chủng đều không có tính sở hữu. Bạch Đức Thế Tôn, nếu 

hết thảy pháp không có tính sở hữu thời là không có đạo, không có trí, không có 

quả? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Ông thấy tính sắc ấy thật có chăng, cho đến trí Nhất thiết 

chủng thật có chăng? 

Tu Bồ Đề thưa: Bạch Đức Thế Tôn, con không thấy. 

Phật bảo Tu bồ đề: Nếu ông không thấy các pháp thật có, vì sao hỏi câu ấy? 

Tu Bồ Đề thưa: Bạch Đức Thế Tôn, con đối với pháp ấy không dám có nghi, chỉ 

vì các Tỳ kheo cầu Thanh văn, Bích chi Phật đạo, Bồ Tát đạo đời sau; các ngưởi 

ấy sẽ nói như vầy: Nếu hết thảy pháp không có tính sở hữu, vậy ai nhơ, ai sạch, 

ai trói, ai mở...? Vì không biết không hiểu mà phá giới, phá chánh kiến, phá oai 

nghi,  phá  đời  sống  thanh  tịnh.  Người  ấy  phá  các  việc  ấy  nên  sẽ  đọa  vào  ba 

đường ác. Bạch Đức Thế Tôn, con sợ đời sau có các việc như vậy, cho nên hỏi 

Phật.  Bạch  Đức  Thế  Tôn,  còn  con  đối  với  các  pháp  này  rất  tin,  không  nghi, 

không hối. 

Luận: Tu Bồ Đề tin thọ lời Phật: Hết thảy pháp tuy không mà có thể khởi lên bốn 

thiền,  năm  thần  thông  là  những  điều  vị  đại  Bồ  Tát  gần  thành  Phật  có  thể  làm 

được; nay vì chưa biết hàng mới phát tâm làm sao hành cho nên hỏi Phật: Bồ 

Tát mới học làm sao đối với các pháp không có tính sở hữu mà thứ lớp hành, 

thứ  lớp  học,  thứ  lớp  đạo;  dùng  thứ  lớp  hành  ấy  được  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác? Vì thứ lớp hành, thứ lớp học, thứ lớp đạo nên biết Bồ Tát mới học 

tuy trải qua vô lượng kiếp phát tâm xong, vì chưa ngộ được thật tướng các pháp, 

nên đều gọi là mới học. 

Hỏi: Nếu người như vậy là mới học, thời chỉ nên dạy họ tu bố thí, trì giới... cớ gì 

Phật dạy họ khiến đối với pháp rốt ráo không, không có sở hữu tu hành? 

Đáp: Nay nói rõ: Vì mới vào pháp rốt ráo không, không có sở hữu nên khiến tu 

hành theo pháp không có sở hữu, mà Bồ Tát ấy do rốt ráo không, không có sở 

hữu mà hòa hợp tu bố thí, trì giới; thí như trẻ con uốn g thuốc, cần có đường mật 

mới  uống  được;  thế  nên  tuy  mới  phát  tâm  cũng  quán  được  nghĩa  của  "tính 

không" sâu xa, không có lỗi. Phật đáp với Tu Bồ Đề: Bồ Tát nếu mới đầu theo 

Phật nghe, hoặc theo các vị Bồ Tát đã cúng dường nhiều đức Phật được nghe. 

Các  đức  Phật  là  hoặc  quá  khứ,  hoặc  hiện  tại,  còn  các  Bồ  Tát  đã  cúng  dường 

nhiều đức Phật là: Bồ Tát Biến cát, Quán thế âm, Đắc đại thế chí, Văn thù sư lợi, 

Di lặc... Bốn hạng thánh nhân Thanh văn nghĩa như trước đã nói. Các đức Phật, 

thánh nhân đều nhân nơi không có sở hữu nên có phân biệt. Thánh nhân tuy có 

các công đức thiền định... đều vì Niết bàn, Niết bàn tức là tướng tịch diệt, không 

có sở hữu; thế nên nói các thánh nhân đều nhân nơi Niết bàn mà có sai khác. 

Hết thảy pháp hữu vi tạo tác vì do nhân duyên hòa hợp sinh, không có thật tính 

nhất định, cho đến không có sở hữu như mảy lông. 

Hữu vi có hai: Một là sắc, hai là vô sắc. Sắc pháp phá hoại, phân tán cho đến vi 

trần không có thật tính nhất định. Vô sắc pháp cho đến không có thật tính nhất 

định  trong  một  khoảnh  khắc.  Phá  tướng  sắc  vô  sắc  như  trước  đã  nói.  Bồ  Tát 

theo  Phật  nghe  pháp  ấy,  những  người  khác  phần  nhiều  đem  tâm  chấp  trước 

thuyết pháp, các bậc thánh đem tâm không chấp trước thuyết pháp; thế nên nói 

chỉ theo thánh nhân nghe. Bấy giờ Bồ Tát thứ lớp học nghe pháp ấy, lấy trí so 

sánh, trù lượng, quyết định biết các pháp rốt ráo chắc chắn không, đều nhập vào 

thật tướng sở đắc của Phật. Nghĩa là vào tướng tịch diệt không hý luận. Tôi nếu 

được làm Phật hoặc không được làm, bình đẳng không sai khác, vì sao? Vì thật 

tướng  các  pháp  không  thêm  không  bớt,  lại  không  có  pháp  mới  có  thể  được; 

pháp cũng không mất. Nếu độ chúng sinh, chúng sinh rốt ráo không; gốc ngọn 

không thể có được;  công đức tôi nghe, tôi làm đến khi thành Phật có lực thần 

thông đều như mộng như huyễn, không có thật tướng nhất định, rốt ráo không. 

Được và không được tuy đồng, cớ sao tôi không phát tâm làm Phật? 

Hỏi: Nếu biết các pháp rốt ráo không, không có sở hữu, cớ sao lại nói: Vì sao tôi 

không phát tâm làm Phật? 

Đáp:  Rốt  ráo  không,  không  có  sở  hữu,  không  chướng  ngại  gì,  đâu  ngăn  ngại 

phát tâm? Lại nữa, nếu nói phát tâm dứt các hí luận, thời làm sao chướng ngại 

phát tâm? Nếu chướng ngại tức là có tự tính, cớ sao nói không có tính sở hữu? 

Hỏi: Nếu không chướng ngại phát tâm, cũng nên chẳng chướng ngại không phát 

tâm? Bồ Tát sao không an trú mà phát tâm chịu các việc siêng khổ? 

Đáp:  Có  người  nói:  Bồ  Tát  ấy  có  các  nhân  duyên  nên  phát  tâm,  hoặc  vì  thấy 

nhiều  thân  thuộc  tri  thức,  không  nghe,  không  biết,  không  được  thật  tướng  các 

pháp;  thế  nên  đời  nay  đời  sau  chịu  các  khổ  não.  Ta  may  mắn  có  lực,  có  thể 

khiến các người ấy được lìa khổ; thí như người gặp được thuốc hay, bà con tri 

thức chịu bệnh khổ, làm sao không đem cho? Thế nên Bồ Tát tuy biết pháp tính 

không có sở hữu, nhưng vì bà con cho nên phát tâm, làm lợi ích chúng sinh. Bồ 

Tát  lại  nghĩ  rằng:  ta  tuy  nghe  thật  tướng  các  pháp  mà  tâm  chưa  thâm  nhập, 

chưa có thiền định, trí tuệ chưa thuần thục, chịu các khổ não, thế nên phát tâm 

cầu Vô thượng chánh đẳng chánh giác, nhóm các công đức, vì không có pháp 

sở hữu thủ chứng, tự vì mình, cũng vì người khác. Bồ Tát ấy lại nghe nghĩa Đại 

thừa  sâu  xa,  trú  trong  nghĩa  chúng  sinh  bình  đẳng,  pháp  bình  đẳng,  không  có 

tâm sai khác có thể được làm Phật. Tuy đối với người bình thường và người oán 

hận đều không có tâm sai khác, vì sao? Vì Bồ Tát dùng tâm rốt ráo không làm 

cho  phiền  não  yếu  mỏng,  người  oán  kẻ  thân  bình  đẳng,  nghĩ  rằng:  oán  thân 

không  có  nhất  định,  vì  nhân  duyên  nên  thân  hoặc  thành  oán,  oán  hoặc  thành 

thân. Do nhân duyên lớn ấy đầy đủ Nhẫn ba la mật, nên được làm Phật. Do gì 

mà được? Do nhẫn nhịn oán ghét, vì Bồ Tát ấy xem kẻ oán như người thân. Thí 

như  muốn  đi  qua  dường  hiểm  nên  phải  kính  trong  người  dẫn  đường;  lại  như 

thầy  thuốc  hay  tuy  nghèo  hèn  mà  vì  quý  hiếm  nên  trọng  vọng.  Như  vậy,  suy 

nghĩ, trù lượng, phân biệt người  bình thường, người oán hận tuy đối  với  ta  vô 

dụng, nhưng vì nhân duyên Phật đạo, thế nên pát tâm Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác. Ấy là một cách thứ lớp hành, thứ lớp học, thứ lớp đạo; vì thế nên lấy 

sở hành của Bồ Tát quá khứ làm chứng. 

Hỏi: Thứ lớp hành, thứ lớp học, thứ lớp đạo có gì sai khác? 

Đáp:  Có  người  hỏi:  Không  có  sai  khác,  hoặc  hành,  hoặc  học,  hoặc  đạo  nghĩa 

một mà từ ngữ khác nhau. Có người nói:  Mới đầu là hành, chính giữa là  học, 

cuối cùng là đạo. Hành là bố thí, học là trì giới, đạo là trí tuệ. Lại, hành là trì giới, 

học là thiền định, đạo là trí tuệ. 

Lại, hành là chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh mạng; học là chánh tinh tấn, chánh 

niệm, chánh định; đạo là chánh kiến, chánh tư duy. Tám việc ấy tuy gọi là đạo, 

nhưng phân biệt có ba phần: Chánh kiến là thể đạo, phát khởi đạo ấy là chánh 

tư duy, chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh mạng; giúp ích cho chánh kiến nên gọi 

là  hành;  chánh  tinh  tấn,  chánh  niệm,  chánh  định  có  thể  thành  tựu  chánh  kiến, 

làm cho kiên cố; ấy gọi là học. Lại có người nói: Thí Ba la mật, Tấn Ba la mật gọi 

là hành, vì mới vào đạo; Giới Ba la mật, Thiền Ba la mật gọi là học; tâm người 

thường  theo  năm  dục  khó  cấm  chế,  không  giây  phút  nào  dừng  nghỉ,  dần  dần 

dùng Giới Ba la mật, Thiền Ba la mật chế phục tâm ấy nên gọi là học; Nhẫn Ba 

la mật, Bát nhã ba la mật gọi là đạo, vì sao? Vì nhẫn là lành, Bát nhã là trí tuệ; 

lành và trí tuệ đầy đủ gọi là đạo; thí như người có mắt có chân tùy ý đi lại. Như 

vậy có ba việc sai khác. 

Hỏi: Sao gọi là thứ lớp? 

Đáp: Vì ý Tu Bồ Đề: Nếu hết thảy pháp không có sở hữu thời Bồ Tát mới phát 

tâm đối với pháp không ấy làm sao có thể lần lữa thứ lớp học? Vì thế nên nói 

thứ lớp. Các pháp tuy Không, khó hiểu, song vì thứ lớp được sức hành nên có 

thể được thành tựu; thí như leo thang, từ bậc một lần lên chỗ cao tuy khó mà 

cũng có thể đến được. Thứ lớp hành là bốn cách hành sáu Ba la mật, như trong 

kinh  này  nói:  tự  mình  hành  bố  thí,  dạy  người  hành  bố  thí,  tán  thán  công  đức 

hành  bố  thí,  hoan  hỷ  tán  thán  người  hành  bố  thí.  Khéo  nhổ  gốc  xan  tham,  ưa 

thích Thí Ba la mật, từ bi đối với chúng sinh, thông suốt thật tướng các pháp, do 

nhân duyên ấy nên có thể hành bốn cách bố thí. Hoặc có người tự mình hành bố 

thí, chẳng thể dạy người khác bố thí, hoặc sợ người khác giận; hoặc sợ vì mình 

dạy bố thí cho là có ân; vì các nhân duyên như vậy nên không thể dạy người bố 

thí. Hoặc có người dạy người bố thí mà tự mình không thể bố thí, hoặc có người 

tán thán công đức bố thí, khuyên người khác bố thí mà tự mình không thể bố thí; 

hoặc có người tự mình bố thí, cũng dạy người bố thí, tán thán công đức bố thí, 

nhưng thấy người khác bố thí thì không thể hoan hỷ, vì sao? Vì hoặc thấy người 

phá giới, người ác hành bố thí mà không ưa thấy; có người ưa thấy thí chủ mà 

không tán thán. Vì tà kiến ấy nên không biết được quả bố thí. Như vậy, mỗi mỗi 

không thể đầy đủ. Bồ Tát vì tâm đại bi, rất ưa pháp lành nên có thể hành bốn 

việc  như  vừa  nói.  Bồ  Tát  nếu  chỉ  tự  mình  bố  thí,  không  dạy  người  bố  thí  thời 

người được thí chỉ có thể được chút lợi ích đời nay. Chúng sinh ấy tùy nghiệp 

nhân duyên đọa vào chỗ nghèo cùng, thế nên Bồ Tát dạy chúng sinh rằng: Ta 

không tiếc tài vật, tuy ta thí cho ngươi nhiều, ngươi cũng không được đem theo 

đến đời sau; ngươi nay hãy tự thực hành đòi sau mới tự mình được lợi ích. Đem 

công đức thật của bố thí mỗi mỗi dạy chúng sinh thực hành bố thí, thấy người 

hành bố thí tuy họ là kẻ phá giới, người ác, nhưng chỉ nghĩ đến công đức do tâm 

tốt bố thí của họ mà không nghĩ đến cái ác của họ, thế nên hoan hỷ tán thán. 

*Lại nữa, thấy Tam bảo có ruộng phước vô tận, bố thí vào trong đó nên phước 

đức  không  cùng  tận,  cho  đến  khi  thành  Phật  đạo,  xem  thấy  công  đức  vô  tận 

trong đời vị lai kia cho nên hoan hỷ. Thực hành bốn cách bố thí ấy thời đời đời 

được giàu có tài sản, Bồ Tát ấy tuy không vì giàu có tài vật mà bố thí, chưa đầy 

đủ Vô thượng chánh đẳng chánh giác và sáu Ba la mật, nhưng ở khoảng trung 

gian ấy giàu có tài sản tự đến; thí như người vì lúa nên gieo lúa, rơm rạ tự đến. 

Bồ Tát khi được quả báo có tài vật, lìa tâm xan tham, theo ý chúng sinh mà bố 

thí, cần ăn cho ăn... 

Hỏi: Bồ Tát khi bố thí, trước tiên thí cho người nào? 

Đáp: Bồ Tát tuy vì chúng sinh khởi tâm đại bi, song Bồ Tát bố thí trước tiên cúng 

dường Phật, Bồ Tát, A la hán và các thánh nhân; nếu không có thánh nhân thì 

thứ lớp bố thí cho người trì giới, tinh tấn thiền định, trí tuệ, ly dục; nếu không có 

các người này thời thí cho các đệ tử xuất gia của Phật; nếu không có người này 

thời bố thí cho người thọ trì ngũ giới, tu mười thiện đạo và thọ trì tam quy giới 

một ngày; nếu không có người này thời thí cho hạng người bình thường chẳng 

phải chánh, chẳng phải tà; nếu không có người này thì bố thí cho người ác tạo 

tội ngũ nghịch và súc sinh; không thể không cho. Bồ Tát lấy việc bố thí nhiếp thủ 

hết thảy chúng sinh. Có người nói: Nên trước tiên bố thí cho người tạo tội ngũ 

nghịch dứt thiện căn, người nghèo cùng, già bệnh, hạ tiện, hành khất, cho đến 

súc sinh; thí như người mẹ hiền có nhiều con, trước tiên nghĩ đến đứa ốm yếu, 

bệnh hoạn, cấp cho sự cần dùng; lại như Bồ Tát vì thấy cọp đói muốn ăn con 

mình nên đem thân bố thí. 

Hỏi: Vì sao nên trước hết bố thí cho các hạng như vậy? 

Đáp: Vì hết thảy chúng sinh đều là ruộng phước của Bồ Tát. Vì sinh tâm đại bi, 

Bồ Tát thường muốn đem Vô thượng chánh đẳng chánh giác thí cho chúng sinh, 

huống gì cơm áo mà còn có phân biệt! Lại, Bồ Tát được vô sinh pháp nhẫn bình 

đẳng không sai khác, người chưa được vô sinh nhẫn hoặc tâm từ bi nhiều, hoặc 

tâm phân biệt nhiều, hai tâm ấy không thể đồng hành. Người có tâm từ bi nhiều 

trước  tiên  bố  thí  cho  người  nghèo  cùng,  hung  ác,  nghĩ  rằng:  Gieo  vào  ruộng 

phước được quả báo tuy lớn, song vì lòng thương xót chúng sinh nên trước tiên 

làm lợi ích cho người nghèo cùng. Như vậy, thửa ruộng tuy không tốt, nhưng do 

lòng từ bi nên được quả báo lớn. Người có tâm phân biệt nhiều nghĩ rằng: Chư 

Phật  có  vô  lượng  công  đức  nên  trước  tiên  cúng  dường  Phật,  vì  phân  biệt  các 

pháp, chấp trước thân Phật nên tâm nhỏ. Tâm tuy nhỏ mà ruộng phước lớn nên 

công đức cũng lớn. Nếu hiểu được thật tướng các pháp, vào trong Bát nhã ba la 

mật  và  sức  phương  tiện  không  được  tự  tại,  cả  hai  việc  cùng  làm,  thương  xót 

chúng sinh và xem chúng sinh như Phật. Như vậy, Bồ Tát tùy theo nhân duyên 

mà hành bố thí. 

Hỏi: Có gì kinh không nói cho cơm cho áo mà nói cần ăn cho ăn? 

Đáp: Có người cần ăn lại cho uống, cần uống lại cho áo, vì không vừa ý người 

lãnh thọ nên phước đức ít. Vì thế nói cần ăn cho ăn. 

Hỏi: Có người hoặc hổ thẹn hoặc sợ, tuy có cần dùng mà không thể nói ra, làm 

sao biết họ cần gì? 

Đáp: Bồ Tát  xem tướng mạo  họ, theo lúc cần dùng  và theo  chỗ nghi; hoặc có 

tâm biết tâm người khác cần gì, theo ý họ đem cho. Nhân bố thí ấy được thành 

tựu giới uẩn. Lại nghĩ rằng, ta thương xót chúng sinh, đem áo và thức ăn bố thí 

lợi ích rất ít, chẳng bằng trì giới, thường đem sự không não hại, không sợ hãi thí 

cho chúng sinh. Bồ Tát trú trong việc trì giới ấy, vì thủ hộ giới nên sinh định uẩn, 

vì tâm thanh tịnh không tán loạn nên sinh tuệ uẩn; không hí luận, bỏ tâm chấp 

trước  tướng  tuệ  ấy,  do  tuệ  ấy  phá  sự  trói  buộc  của  các  phiền  não,  được  giải 

thoát uẩn; thấy biết rõ ràng, đã chứng giải thoát nên gọi là giải thoát tri kiến uẩn. 

Người ấy do nhân duyên trước tiên hành bố thí và thành tựu năm uẩn nên vượt 

quá địa vị Thanh văn, Bích chi Phật mà vào địa vị Bồ Tát. 

Hỏi:  Bồ  Tát  nên  hành  sáu  Ba  la  mật  vào  Bồ  Tát  vị,  cớ  sao  trong  đây  nói  năm 

uẩn? 

Đáp: Pháp tuy một mà vì danh từ khác nhau nên nói năm uẩn, không lỗi. Người 

ấy từ một Ba la mật muốn phát khởi các Ba la mật khác, lấy bố thí làm chủ như 

đã nói. Giới uẩn là Thí Ba la mật, định uẩn, giải thoát uẩn là Bát nhã ba la mật. 

Khi hành các Ba la mật có thể nhẫn các việc khác, gọi là Nhẫn Ba la mật; có thể 

phát khởi các Ba la mật không ngừng nghỉ, ấy gọi là Tấn Ba la mật. 

Hỏi: Nếu như vậy, cớ sao không chỉ nói tên các Ba la mật mà nói năm uẩn? 

Đáp:  Người  ấy  muốn  vào  Bồ  Tát  vị  không  chỉ  do  trì  giới,  thiền  định  được  hòa 

hợp chúng giới, thanh tịnh giới, vô tận giới. Nói tóm lại là thu nhiếp hết thảy giới 

gọi là giới uẩn; có thể phá phiền não, vượt quá Nhị thừa, vào Bồ Tát vị. Thí như 

một người, hai người không gọi là đội quân; hòa hợp nhiều người mới thành đội 

quân, có thể phá oán địch; các uẩn cũng như  vậy. Bồ Tát tự được định  uẩn... 

cũng  khiến  chúng  sinh  được;  ấy  gọi  là  Bồ  Tát  giáo  hóa  chúng  sinh.  Giáo  hóa 

chúng sinh rồi, đem công đức của mình và của chúng sinh đều hồi hướng, làm 

nghiêm tịnh cõi Phật; đủ hai pháp ấy tức được trí Nhất thiết chủng, Chuyển pháp 

luân, đem pháp ba thừa độ chúng sinh; ấy gọi là Bồ Tát thứ lớp hành, thứ lớp 

học, thứ lớp đạo. Trước thô sau tế, trước dễ sau khó, dần dần tập học gọi là thứ 

lớp. Năm Ba la mật kia cũng nên theo nghĩa phân biệt. Các pháp tính tuy không 

có sở hữu mà tùy theo thế tục đế thi hành, vì phá điên đảo vậy. 

*Lại nữa, sáu niệm là niệm Phật... ấy là ban đầu thứ lớp hành, do dễ hành dễ 

được. 

Hỏi: Trong sáu niệm cũng nói không do sắc niệm Phật, cớ sao nói rằng dễ? 

Đáp: Có pháp cùng hành nên gọi là dễ; ví như uống thuốc đắng, nhờ có mật thời 

uống dễ. Nghĩa sáu niệm như trong phẩm đầu đã nói rộng. Sáu Ba la mật, sáu 

niệm... nhu nhuyến dễ hành, không sinh tà kiến; Bồ Tát thứ lớp học. Còn ba môn 

giải thoát... phải suy nghĩ, trù lượng; suy nghĩ, trù lượng hoặc có khi sinh tà kiến 

nên không nói. 

Trong đây Tu Bồ Đề nạn hỏi: Bạch Đức Thế Tôn, nếu thật không có sở hữu, làm 

sao có thứ lớp  hành, thứ  lớp học, thứ lớp đạo? Phật hỏi ngược lại Tu Bồ Đề: 

Ông dùng trí tuệ Thanh văn thấy sắc có thật pháp nhất định chăng? Đáp: Con 

không thấy sắc... chỉ từ nhân duyên hòa hợp giả có tên sắc, không có thật tướng 

nhất định, làm sao nói có? Phật nói với Tu Bồ Đề: Nếu ông không thấy thật có 

nhất định, cớ sao đem thứ lớp nạn hỏi về Không, mà pháp thứ lớp không lìa nơi 

Không? Bấy giờ Tu Bồ Đề mới hiểu rõ ràng, nên nói: Con không nghi gì, chỉ vì 

người cầu ba thừa trong tương lai nghe Phật nói không, không có tính sở hữu; 

do tội nặng, trí độn nên chấp thủ tướng. Không bèn nghi ai nhơ, ai sạch. Kẻ ác 

phàm  phu  cớ  sao  gọi  là  nhơ?  Người  xuất  gia  đắc  đạo  gọi  là  sạch?  Người  ấy 

không hiểu nghĩa sâu của Phật nói, vì việc gì mà nói? Chấp trước cái Không ấy 

nên nói cần gì, trì giới làm chi? Do nhân duyên ấy liền sinh tà kiến, phá chánh 

kiến; vì phá chánh kiến nên vì chút nhân duyên mà phá giới, phá oai nghi, không 

chút kiên sợ. Người xuất gia sống nhờ hàng bạch y bèn vọng ngữ cầu lợi dưỡng 

cơm áo, phá chánh mạng. Gieo các tội ấy nên đọa vào ba đường ác nặng hơn 

kẻ  bạch  y.  Thấy  có  sự  lỗi  ấy  nên  hỏi  Phật:  Con  đã  đắc  đạo,  đối  với  các  pháp 

không lãnh thọ gì, lại thường nghe Phật nói về pháp Không, làm sao con hí luận 

sinh nghi? Lại con thường tu vô tránh tam muội, vì thương xót chúng sinh cho 

nên hỏi Phật. 



Giải thích: Phẩm Một Niệm Đủ Muôn Hạnh Thứ 76 

(Kinh Ma ha Bát nhã ghi: Phẩm Nhất Niệm; 

Kinh Đại Bát nhã hội 2 ghi: Phẩm Vô Tướng thứ 74) 

Kinh: Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn. nếu tính của hết thảy pháp 

không  có  sở  hữu,  vậy  Bồ  Tát  thấy  lợi  ích  gì  mà  vì  chúng  sinh  cầu  Vô  thượng 

chánh đẳng chánh giác? 

Phật bảo Tu bồ đề: Vì hết thảy pháp tính không có sở hữu nên Bồ Tát vì chúng 

sinh mà cầu Vô thượng chánh đẳng chánh giác, vì sao? Vì có thủ đắc có chấp 

trước thời khó có thể giải thoát. Những  người  thủ đắc tướng là không có đạo, 

không có quả, không có Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, người không có thủ đắc tướng có 

đạo, có quả, có Vô thượng chánh đẳng chánh giác chăng? 

Phật dạy: Không có sở đắc tức là đạo, tức là quả, tức là Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác,  vì pháp  tính không hư hoại.  Nếu pháp không có  sở đắc mà muốn 

đắc đạo muốn đắc quả, muốn đắc Vô thượng chánh đẳng chánh giác là muốn 

phá hoại phá tính. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nếu pháp không có sở đắc tức là 

đạo, tức là quả, tức là Vô thượng chánh đẳng chánh giác, cớ sao lại có Bồ Tát 

từ sơ địa cho đến địa thứ mười? Cớ sao có vô sinh pháp nhẫn; cớ sao có quả 

báo được thần thông? Cớ sao có quả báo được bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh 

tấn, thiền định, trí tuệ; ở trong quả báo ấy có thể thành tựu tuệ giác cho chúng 

sinh,  nghiêm  tịnh  cõi  Phật  và  cúng  dường  chư  Phật  y  phục,  uống  ăn,  hương 

hoa, anh lạc, phòng xá, đồ nằm, đèn đuốc, các thứ cần dùng nuôi sống cho đến 

Vô thượng chánh đẳng chánh giác, mà phước đức ấy không dứt; cho đến xá lợi 

sau khi vào Niết bàn và các đệ tử được cúng dường? Như vậy bèn diệt tận hết? 

Phật bảo Tu bồ đề: Vì các pháp không có tướng sở đắc nên Bồ Tát được từ sơ 

địa cho đến địa thứ mười, có quả báo được năm thần thông, bố thí, trì giới, nhẫn 

nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ, thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, nghiêm tịnh 

cõi  Phật;  cũng  vì  nhân  duyên  thiện  căn  nên  có  thể  làm  lợi  ích  chúng  sinh  cho 

đến xá lợi sau khi vào Niết bàn và các đệ tử Phật được cúng dường. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đức Thế Tôn, nếu các pháp không có tướng sở 

đắc,  vậy  các  việc  bố  thí,  trì  giới,  nhẫn  nhục,  tinh  tấn,  thiền  định,  trí  tuệ  và  các 

thần thông có gì sai khác? 

Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát khi hành Bát nhã không thủ đắc tướng bố thí, người bố thí 

và người thọ thí đều không thể có được mà hành bố thí, không thể có được giới 

mà trì giới, không thể có được nhẫn mà hành nhẫn, không thể có được tinh tấn 

mà hành tinh tấn, không thể có được thiền mà hành thiền, không thể có được trí 

tuệ mà hành trí tuệ, không thể có được thần thông mà hành thần thông, không 

thể có được bốn niệm xứ, mà hành bốn niệm xứ, cho đến không thể có được 

tám phần thánh đạo mà hành tám phần thánh đạo, không thể có được Không, 

Vô  tướng,  Vô  tác  tam  muội,  không  thể  có  được  chúng  sinh  mà  thành  tựu  tuệ 

giác cho chúng sinh, không thể có được quốc độ Phật mà nghiêm tịnh quốc độ 

Phật, không thể có được các Phật pháp mà được Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác. Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát nên hành Bát nhã không có sở đắc như vậy. Bồ Tát 

khi hành Bát nhã không có sở đắc như vậy, ma hoặc ma trời không thể phá hoại. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát khi hành Bát nhã 

trong  một  niệm đầy  đủ hành  sáu  Ba  la  mật, bốn thiền, bốn  tâm  vô lượng, bốn 

định vô sắc, bốn niệm xứ, bốn chánh cần, bốn như ý túc, năm căn, năm lực, bảy 

giác phần, tám phần thánh đạo, ba môn giải thoát, mười lực của Phật, bốn điều 

không  sợ,  bốn  trí  không  ngại,  mười  tám  pháp  không  chung,  đại  từ  đại  bi,  ba 

mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp tùy hình? 

Phật bảo Tu bồ đề: Bồ Tát có bố thí gì đều không xa lìa Bát nhã; có tu trì giới, 

nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định đều không xa lìa Bát nhã; tu bốn thiền, bốn tâm 

vô lượng, bốn định vô sắc, bốn niệm xứ cho đến tám mươi vẻ đẹp tùy hình đều 

không xa lìa Bát nhã. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát không xa lìa Bát 

nhã nên trong một niệm đầy đủ hành sáu Ba la mật cho đến tám mươi vẻ đẹp 

tùy hình? 

Phật dạy; Bồ Tát khi hành Bát nhã có bố thí gì không xa lìa Bát nhã, không có 

hai tướng; khi trì giới cũng không có hai tướng; tu nhẫn nhục, tinh tấn, vào thiền 

định cũng không có hai tướng cho đến tám mươi vẻ đẹp tùy hình cũng không có 

hai tướng. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch đúc Thế Tôn, làm sao Bồ Tát khi bố thí không có 

hai tướng cho đến tu tám mươi vẻ đẹp tùy hình cũng không có hai tướng? 

Phật dạy: Bồ Tát khi hành Bát nhã, muốn đầy đủ Thí Ba la mật, trong Thí Ba la 

mật thu nhiếp các Ba la mật khác và bốn niệm xứ, cho đến tám mươi vẻ đẹp tùy 

hình. 

Bạch đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát khi bố thí thu nhiếp các pháp vô lậu? 

Phật dạy: Nếu Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật trú ở tâm vô lậu mà bố thí, ở trong 

tâm vô lậu không thấy tướng ai thí, ai nhận thí, thí vật gì? Vì tâm vô tướng, vô 

lậu  dứt  ái,  dứt  xan  tham  ấy  là  bố  thí.  Khi  ấy  không  thấy  bố  thí  cho  đên  không 

thấy Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Bồ Tát ấy do tâm vô tướng, tâm vô lậu 

mà trì giới, không thấy giới ấy cho đến không thấy hết thảy Phật pháp; do tâm vô 

tướng,  tâm  vô  lậu  mà  tinh  tấn,  không  thấy  tinh  tấn  ấy  cho  đến  không  thấy  hết 

thảy  Phật  pháp.  Do  tâm  vô  tướng,  tâm  vô  lậu  mà  vào  thiền  định,  không  thấy 

thiền định ấy cho đến không thấy hết thảy Phật pháp. Do tâm vô tướng, tâm vô 

lậu  mà  tu  tập  trí  tuệ,  không  thấy  trí  tuệ  ấy  cho  đến  không  thấy  hết  thảy  Phật 

pháp. Do tâm vô tướng, tâm vô lậu mà tu bốn niệm xứ, không thấy bốn niệm xứ 

ấy cho đến tám mươi vẻ đẹp tùy hình. 

Bạch Đức Thế Tôn, nếu các pháp  vô tướng,  vô tác, làm sao đầy đủ Thí Ba la 

mật cho đến Bát nhã ba la mật? Làm sao đầy đủ bốn niệm xứ cho đến tám phần 

thánh đạo? Làm sao đầy đủ Không, Vô tướng, Vô tác tam muội, mười lực của 

Phật, bốn điều không sợ, bốn trí không ngại, mười tám pháp không chung, đại từ 

đại bi? Làm sao đầy đủ ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp tùy hình? 

Phật bảo Tu bồ đề: Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật do tâm vô tướng, tâm vô lậu 

mà bố thí; cần ăn cho ăn cho đến các thứ cần dùng hoặc trong hoặc ngoài, hoặc 

cắt xẻ thân mình, hoặc quốc thành thê tử bố thí cho chúng sinh. Nếu có người 

đến  nói  với  Bồ  Tát  rằng:  Cần  gì  phải  bố  thí?  Không  có  ích  gì.  Vị  Bồ  Tát  thực 

hành Bát nhã nghĩ rằng: Người ấy đi đến trách mắng ta bố thí, ta trọn không hối 

hận, ta sẽ siêng hành bố thí, không nên không cho. bố thí rồi chia sẻ cho chúng 

sinh cùng hồi hướng đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác, cũng không thấy 

tướng, cũng không thấy tướng ai thí, ai nhận, thí vật gì, ai hồi hướng, thế nào là 

hồi hướng, hồi hướng đến chỗ nào. Nghĩa là Vô thượng chánh đẳng chánh giác, 

tướng ấy đều không thể thấy, vì sao? Vì hết thảy pháp do nội không nên không, 

ngoại không nên không, nội ngoại không nên không, không không, hữu vi không, 

vô  vi  không,  vô  thỉ  không,  tán  không,  chứng  không,  hết  thảy  pháp  không,  tự 

tướng không nên không. Quán như vậy và nghĩ rằng: Ai hồi hướng, hồi hướng 

về chỗ nào, dùng pháp gì hồi hướng? Ấy gọi là chính hồi hướng. Bấy giờ Bồ Tát 

có thể thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, nghiêm tịnh cõi Phật, đầy đủ Thí Ba la 

mật cho đến Bát nhã ba la mật, cho đến ba mươi bảy phẩm trợ đạo, Không, Vô 

tướng, Vô tác tam muội cho đến mười tám pháp không chung. Bồ Tát đầy đủ Thí 

Ba la mật như vậy mà không lãnh thọ quả báo thế gian; thí như trời Tha hóa tự 

tại, tùy ý cần dùng mà mọi sự liền được. Bồ Tát cũng như vậy, theo tâm nguyện 

tùy ý liền được. Bồ Tát ấy đem quả báo bố thí ấy cúng dường chư Phật và làm 

đầy đủ cho chúng sinh trời, người và A tu la. Bồ Tát ấy do Thí Ba la mật nhiếp 

thủ  chúng  sinh,  dùng  sức  phương  tiện  lấy  pháp  ba  thừa  độ  thoát  chúng  sinh. 

Như vậy, Bồ Tát đối với pháp vô tướng, vô đắc, vô tác đầy đủ Thí Ba la mật. 

Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát làm sao đối với pháp vô tướng, vô đắc, vô tác đầy đủ Giới 

Ba  la  mật?  Này  Tu  Bồ  Đề,  Bồ  Tát  khi  hành  Giới  Ba  la  mật,  trì  các  giới,  đó  là 

thánh giới vô lậu trong tám phần thánh đạo, giới tự nhiên, giới do quả báo được, 

giới do lãnh thọ được, giới do tâm sinh... Các giới như vậy không khuyết, không 

phá, không nhiễm trược, không trước, giới tự tại, giới được người trí khen ngợi. 

Dùng  giới  ấy  không  có  gì  để  thủ,  hoặc  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức,  hoặc  ba 

mươi  hai  tướng,  hoặc  tám  mươi  vẻ  đẹp  tùy  hình,  hoặc  dòng  lớn  Sát  lợi,  hoặc 

dòng lớn Bà la môn, đại gia cư sĩ, trời Tứ thiên vương, trời Ba mươi ba, trời Dạ 

ma,  trời  Đâu  suất  đà,  trời  Hóa  lạc,  trời  Tha  hóa  tự  tại,  trời  Phạm  chúng,  trời 

Quang Âm, trời Biến tịnh, trời Quảng quả, trời Vô tưởng, trời Vô phiền, trời Vô 

nhiệt, trời Diệu kiến, trời Hỷ kiến, trời A ca nị sắc, trời Không xứ, trời Thức xứ, 

trời Vô sở hữu xứ, trời Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ, hoặc quả Tu đà hoàn, 

hoặc quả Tư đà hàm, hoặc quả A na hàm, hoặc quả A la hán hoặc đạo Bích chi 

Phật, hoặc Chuyển luân Thánh vương, hoặc Thiên vương mà cốt vì chung với 

chúng sinh hồi hướng đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Do vô tướng, vô 

đắc không có hai hồi hướng, chỉ vì theo pháp thế tục mà nói, chứ chẳng phải đệ 

nhất nghĩa. Bồ Tát ấy đầy đủ Giới Ba la mật do sức phương tiện phát khởi bốn 

thiền, không mê đắm bốn thiền nên được năm thần thông. Nhân bốn thiền được 

thiên nhãn, Bồ Tát có trong hai thứ thiên nhãn là tu đắc và báo đắc. Được thiên 

nhãn  rồi  thấy  chư  Phật  hiện  tại  ở  phương  đông  cho  đến  khi  được  Vô  thượng 

chánh đẳng chánh giác mà đúng như việc được thấy không mất. Thấy chư Phật 

hiện tại ở phương nam, tây, bắc, bốn góc trên dưới cho đến khi được Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác vẫn như điều đã thấy không mất. Bồ Tát ấy dùng thiên 

nhĩ thanh tịnh hơn tai người, nghe chư Phật mười phương thuyết pháp như điều 

đã được nghe không mất, có thể tự mình lợi ích, cũng lợi ích người khác. Bồ Tát 

ấy do trí biết tâm người khác mà biết tâm mười phương chư Phật và biết tâm hết 

thảy chúng sinh, cũng có thể làm lợi ích hết thảy chúng sinh. Bồ Tát ấy dùng trí 

tục mạng biết các nghiệp duyên đời trước, các nghiệp duyên ấy không mất nên 

chúng sinh ấy sinh chỗ nào, nơi nào đều biết rõ. Bồ Tát ấy dùng trí lậu tận làm 

cho chúng sinh được quả Tu đà hoàn cho đến quả A la hán, đạo Bích chi Phật, 

bất cứ ở nơi nào đều có thể khiến chúng sinh vào trong thiện pháp. Như vậy, Bồ 

Tát đối với các pháp vô tướng, vô đắc, vô tác đầy đủ Giới Ba la mật. 

Bạch đức Thế Tôn, làm sao các pháp vô tướng, vô tác, vô đắc mà Bồ Tát có thể 

đầy đủ Nhẫn Ba la mật? 

Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát từ khi mới phát tâm trở lại đây cho đến khi ngồi đạo tràng, 

ở khoảng trung gian ấy nếu có chúng sinh đi đến dùng ngói đá, dao gậy gia hại 

Bồ Tát, khi ấy Bồ Tát không khởi tâm giận cho đến không sinh một niệm. Bấy giờ 

Bồ Tát tu hai thứ nhẫn: Một là nếu chúng sinh ác khẩu mắng nhiếc hoặc dùng 

dao gậy ngói đá gia hại, không khởi tâm giận; hai là hết thảy pháp không sinh, 

Bồ Tát nhẫn được pháp ấy, nếu có người đến ác khẩu mắng nhiếc, hoặc dùng 

ngói đá, dao gậy gia hại, Bồ Tát suy nghĩ như vầy: Mắng ta là ai? Chê trách ta là 

ai? Đánh đập ta là ai? Ai là người chịu? Khi ấy Bồ Tát nên suy nghĩ thực tính của 

các pháp là rốt ráo không, không có pháp, không có chúng sinh. Pháp còn không 

thể  có  được,  huống  gì  chúng  sinh!  Khi  quán  các  pháp  tướng  như  vậy,  không 

thấy  người  mắng,  không  thấy  người  cắt  xẻ.  Khi  Bồ  Tát  quán  các  pháp  tướng 

như vậy liền được vô sinh pháp nhẫn. 

Thế nào gọi là vô sinh pháp nhẫn? Biết các pháp tướng thường không sinh, các 

phiền não từ xưa lại đây cũng thường không sinh. Bồ Tát trú nơi hai nhẫn ấy có 

thể đầy đủ bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, bốn niệm xứ, cho đến 

tám phần thánh đạo, ba môn giải thoát, mười lực của Phật, bốn điều không sợ, 

bốn trí không ngại, mười tám pháp không chung, đại từ đại bi. Bồ Tát trú trong 

thánh pháp  xuất thế gian vô lậu ấy không chung  với  Thanh  văn, Bích chi Phật 

đầy đủ thần thông của bậc thánh.  Có thần thông của  bậc thánh rồi dùng thiên 

nhãn  thấy  chư  Phật  ở  phương  đông,  người  ấy  được  niệm  Phật  tam  muội  cho 

đến khi được Vô thượng chánh đẳng chánh giác trọn không dứt mất; thấy chư 

Phật  ở  phương  nam,  tây,  bắc,  bốn  góc  trên  dưới  cũng  như  vậy.  Bồ  Tát  dùng 

thiên nhĩ nghe chư Phật mười phương thuyết pháp đúng như điều được nghe, vì 

chúng sinh mà nói lại. Bồ Tát ấy cũng biết tâm chư Phật mười phương và biết 

tâm niệm của hết thảy chúng sinh, biết rồi theo tâm họ mà thuyết pháp. Bồ Tát 

ấy dùng trí túc mạng biết thiện căn đời trước của chúng sinh, vì chúng sinh mà 

thuyết pháp, khiến họ được hoan hỷ. Bồ Tát ấy do lậu tận thông giáo hóa chúng 

sinh khiến được ba thừa. Bồ Tát ấy hành Bát nhã ba la mật, do sức phương tiện 

thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, đầy đủ trí Nhất thiết chủng, được Vô thượng 

chánh  đẳng  chánh  giác,  Chuyển  pháp  luân.  Như  vậy,  Bồ  Tát  đối  với  pháp  vô 

tướng, vô đắc, vô tác đầy đủ Nhẫn Ba la mật. 

Tu Bồ Đề thưa: Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát đối với các pháp vô tướng, 

vô tác, vô đắc mà có thể đầy đủ Tấn Ba la mật? 

Phật bảo Tu bồ đề: Bồ Tát khi hành Bát nhã thành tựu thân tinh tấn, tâm tinh tấn, 

vào  sơ  thiền  cho  đến  thiền  thứ  tư  được  các  sức  thần  thông,  có  thể  phân  một 

thân  làm  nhiều  thân,  cho  đến  có  thể  lấy  tay  sờ  mặt  trăng,  mặt  trời.  Thành  tựu 

thân tinh tấn ấy nên bay đến phương đông quá vô lượng trăm ngàn vạn ức thế 

giới Phật, cúng dường chư Phật đồ uống ăn, y phục, thuốc men, đồ nằm, hương 

hoa, anh lạc các thứ cần dùng cho đến khi được Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác mà quả báo phước đức trọn không tiêu hết. Bồ Tát ấy khi được Vô thượng 

chánh  đẳng  chánh  giác,  hết  thảy  thế  gian  trời  người  siêng  năm  thiết  bày  cúng 

dường y phục, uống ăn cho đến khi lưu lại xá lợi, sau khi vào Niết bàn và đệ tử 

được cúng dường. Cũng do sức thần thông ấy nên đi đến chỗ Phật nghe, lãnh 

thọ giáo pháp cho đến khi được Vô thượng chánh đẳng chánh giác trọn không 

trái mất. Bồ Tát ấy khi tu trí Nhất thiết chủng nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ 

giác cho chúng sinh. Như vậy, Bồ Tát tu Bát nhã ba la mật thành tựu thân tinh 

tấn, có thể làm đầy đủ Tấn Ba la mật. 

Này  Tu  Bồ  Đề,  làm  sao  thành  tựu  tâm  tinh  tấn  mà  có  thể  đầy  đủ  Nhẫn  Ba  la 

mật? Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát tâm tinh tấn, do tâm ấy tinh tấn tu thánh pháp vô lậu, 

vào  chánh  tinh  tấn  trong  tám  phần  thánh  đạo,  khong  để  thân,  khẩu  nghiệp  bất 

thiện được xen vào; cũng không chấp thủ các pháp tướng hoặc thường hoặc vô 

thường, hoặc khổ hoặc vui, hoặc ngã hoặc vô ngã, hoặc hữu vi hoặc vô vi, hoặc 

cõi Dục, hoặc cõi Sắc, hoặc cõi Vô sắc, hoặc hữu lậu, hoặc vô lậu, hoặc sơ thiền 

cho đến đệ tứ thiền, hoặc từ bi hỷ xả, hoặc vô biên hư không xứ, cho đến Phi 

hữu tưởng Phi vô tưởng xứ, hoặc bốn niệm xứ, bốn chánh cần, bốn như ý túc, 

năm căn, năm lực, bảy giác phần, tám phần thánh đạo, hoặc không, vô tướng, 

vô  tác,  hoặc  mười  lực  của  Phật  cho  đến  mười  tám  pháp  không  chung,  đều 

không chấp thủ tướng; hoặc thường, hoặc vô thường, hoặc khổ hoặc vui, hoặc 

ngã hoặc vô ngã, hoặc quả Tu đà hoàn, quả Tư đà hàm, quả A na hàm, quả A la 

hán,  đạo  Bích  chi  Phật,  đạo  Bồ  Tát,  quả  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác; 

hoặc Tu đà hoàn, Tư đà hàm, A na hàm, A la hán; hoặc Bích chi Phật, Bồ Tát, 

Phật đều không chấp thủ tướng.  Chúng  sinh ấy  dứt ba kiết  sử phần dưới nên 

được Tu đà hoàn; chúng sinh ấy ba độc mỏng nên được Tư đà hàm; chúng sinh 

ấy dứt trọn năm phần kiết sử phần dưới nên được A na hàm; chúng sinh ấy dứt 

trọn năm kiết sử phần trên nên được A la hán; chúng sinh  ấy do đạo Bích chi 

Phật nên làm Bích chi Phật; chúng sinh ấy hành đạo chủng trí nên gọi là Bồ Tát, 

cũng không chấp thủ các tướng ấy, vì sao? Vì không thể do tính chấp thủ tướng, 

vì tính ấy không có. Bồ Tát do tâm tinh tấn ấy nên làm lợi ích rộng lớn cho chúng 

sinh, cũng không thủ đắc tướng chúng sinh. Như vậy là Bồ Tát đầy đủ Tấn Ba la 

mật. Đầy đủ các Phật pháp, nghiêm tịnh cõi Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng 

sinh, vì không thể có được. 

Bồ Tát ấy thân tinh tấn, tâm tinh tấn thành tựu nên nhiếp thủ hết thảy thiện pháp; 

pháp ấy cũng không chấp trước nên từ một cõi Phật đi đến một cõi Phật, vì lợi 

ích chúng sinh, làm các thần thông tùy ý không ngại; hoặc mưa hoa, mưa danh 

hương; hoặc làm kỷ nhạc, hoặc làm chấn động đại địa, hoặc phóng hào quang, 


hoặc  chỉ  bày  quốc  độ  bảy  báu  trang  nghiêm;  hoặc  hiện  các  thân,  hoặc  phóng 

ánh sáng đại trí khiến biết thánh đạo, khiến xa lìa sát sinh cho đến tà kiến; hoặc 

lấy việc bố thí lợi ích chúng sinh, hoặc vì trì giới, hoặc cắt xẻ thân thể, hoặc đem 

vợ con, hoặc đem thân mình cấp thí, tùy theo phương tiện có được làm lợi ích 

chúng sinh. Như vậy, Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật, đối với các pháp vô tướng, 

vô tác, vô đắc, dùng thân tâm tinh tấn có thể đầy đủ Tấn Ba la mật. 

Phật dạy: Bồ Tát trừ thiền định của  chư  Phật, tất  cả thiền định tam muội khác 

đều có thể đầy đủ. Bồ Tát ấy lìa các dục, các pháp ác bất thiện; lìa dục sinh hỷ 

lạc, có giác có quán vào sơ thiền cho đến vào đệ tứ thiền, lấy tâm từ bi hỷ xả trải 

khắp một phương cho đến mười phương, hết thảy thế gian. Bồ Tát ấy vượt qua 

hết thảy sắc giới, diệt tướng hữu đối, không nghĩ đến tướng khác biệt nên vào 

vô biên không xứ định cho đến vào Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ. Bồ Tát ấy 

trú  trong  Thiền  Ba  la  mật  nghịch  và  thuận  vào  tám  bội  xả,  định  chín  thứ  lớp, 

Không, Vô tướng, Vô tác tam muội hoặc thời vào tam muội Như điển chớp, hoặc 

có khi vào tam muội Thánh chánh, hoặc có khi vào tam muội Như kim cương. Bồ 

Tát ấy trú trong thiền định tu ba mươi bảy pháp trợ đạo, dùng Đạo chủng trí vào 

hết thảy thiền định vượt qua Càn tuệ địa, Tánh địa, Bát nhân địa, Kiến địa, Bạt 

địa, Ly dục địa, Dĩ biện địa, Bích chi Phật địa mà vào Bồ Tát vị. Vào Bồ Tát vị rồi 

đầy đủ Phật địa. Ở trong các địa ấy tu cho đến khi được Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác, không ở giữa đường thủ chứng đạo quả, Bồ Tát ấy trú trong Thiền 

Ba la mật, từ một cõi Phật đến một cõi Phật cúng dường chư Phật, ở chỗ chư 

Phật gieo trồng căn lành, nghiêm tịnh cõi Phật, từ một cõi Phật đến một cõi Phật 

làm lợi ích chúng sinh: Lấy việc bố thí nhiếp thủ chúng sinh; lấy việc trì giới hoặc 

lấy tam muội, hoặc lấy trí tuệ, hoạc lấy giải thoát, hoặc lấy giải thoát tri kiến nhiếp 

thủ  chúng  sinh,  dạy  chúng  sinh  khiến  được  quả  A  la  hán,  đạo  Bích  chi  Phật; 

những thiện pháp có thể làm cho chúng sinh đắc đạo đều giáo hóa khiến đắc. Bồ 

Tát ấy trú trong Thiền Ba la mật có thể  phát sinh hết thảy môn Đà la ni, được 

bốn trí không ngại, thần thông do quả báo được. Bồ Tát ấy trọn không vào thai 

mẹ, không chịu năm dục, không sinh, chẳng sinh, tuy sinh mà không bị sự sinh 

làm ô nhiễm, vì sao? Vì Bồ Tát ấy thấy tất cả pháp tạo tác đều như huyễn mà lợi 

ích chúng sinh, cũng không thủ đắc tướng chúng sinh và hết thảy pháp; mà dạy 

chúng sinh khiến được chỗ không có sở đắc. Đây là theo nghĩa thế tục mà nói 

chứ chẳng phải theo nghĩa đệ nhất. Bồ Tát trú trong Thiền Ba la mật, tất cả hành 

thiền, định, giải thoát, tam muội cho đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác trọn 

không  lìa  Thiền  Ba  la  mật.  Bồ  Tát  ấy  khi  hành  Đạo  chủng  trí  như  vậy  được  trí 

Nhất thiết chủng, dứt hết thảy phiền não và tập khí; dứt rồi tự lợi ích cho mình, 

cũng lợi ích người khác; ích mình ích người rồi, vì hết thảy thế gian người, trời, 

A tu la làm ruộng phước. Như vậy, Bồ Tát khi tu Bát nhã ba la mật đầy đủ Thiền 

Ba la mật vô tướng. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát khi tu Bát nhã ba la mật trú trong pháp vô 

tướng, vô pháp, vô đắc mà có thể tu đầy đủ Bát nhã ba la mật? 

Phật dạy: Bồ Tát khi tu Bát nhã ba la mật, đối với các pháp không thấy tướng 

thật có nhất  định. Bồ Tát ấy thấy sắc không  nhất định, chẳng phải thật tướng, 

cho đến thấy thức không nhất định, chẳng phải thật tướng; chẳng thấy sắc sinh 

cho đến chẳng thấy thức sinh; nếu không thấy sắc sinh cho đến không thấy thức 

sinh  thời  hết  thảy  pháp  hoặc  hữu  lậu  hoặc  vô  lậu  không  thấy  chỗ  đến,  không 

thấy chỗ đi, không thấy chỗ tích chứa. Khi quán như vậy không thủ đắc tính sắc 

cho đến tính thức, cũng không thủ đắc tính hữu lậu, vô lậu pháp. Bồ Tát khi hành 

Bát  nhã,  tin  hiểu  hết  thảy  pháp  không  có  tướng  sở  hữu.  Tin  hiểu  như  vậy  rồi 

hành  nội  không  cho  đến  vô  pháp  hữu  pháp  không,  đối  với  pháp  không  đắm 

trước  gì,  hoặc  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức  cho  đến  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác. Bồ Tát ấy hành Bát nhã không có sở hữu, có thể đầy đủ Bồ Tát đạo, 

tức là sáu Ba la mật cho đến ba mươi bảy pháp trợ đạo, mười lực của Phật, bốn 

điều  không  sợ,  bốn  trí  không  ngại,  mười  tám  pháp  không  chung,  ba  mươi  hai 

tướng, tám mươi vẻ đẹp tùy hình. Bồ Tát ấy trú trong Phật đạo sâu xa tức là sáu 

Ba  la  mật,  ba  mươi  bảy  pháp  trợ  đạo,  thần  thông  do  quả  báo  được,  đem  các 

pháp ấy lợi ích chúng sinh; cần lấy bố thí nhiếp thủ dạy khiến bố thí, cần lấy trì 

giới nhiếp thủ dạy khiến trì giới; cần lấy thiền định, trí tuệ, giải thoát, giải thoát tri 

kiến nhiếp thủ dạy tu thiền định, trí tuệ, giải thoát, giải thoát tri kiến; cần lấy các 

đạo khác dạy thời dạy khiến được quả Tu đà hoàn cho đến quả A la hán, đạo 

Bích chi Phật; cần lấy Phật đạo giáo hóa thời dạy khiến được Bồ Tát đạo đầy đủ 

Phật đạo. Như vậy, tùy theo đạo pháp và cấp bậc thích hợp mà giào hóa khiến 

đều có chỗ được. Bồ Tát ấy khi hiện sức thần thông, vượt qua vô lượng hằng hà 

sa quốc độ độ thoát chúng sinh, theo chỗ nhu cầu của họ đều giáo hóa, cung 

cấp khiến được đầy đủ, từ một cõi nước đến một cõi nước thấy cõi nước Tịnh 

diệu, theo đó tự trang nghiêm cõi Phật của mình; thí như ở cõi trời Tha hóa tự 

tại, vật cần dùng nuôi sống đều tùy ý đi đến; cũng như các cõi Phật thanh tịnh lìa 

sự tham muốn, người ấy do quả báo được Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la 

mật, do quả báo được năm thần thông hành đạo chủng trí của Bồ Tát, thành tựu 

hết thảy công đức, sễ được Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Bồ Tát ấy bấy 

giờ không lãnh thọ sắc pháp cho đến thức, không lãnh thọ hết thảy pháp hoặc 

thiện hoặc bất thiện, hoặc thế gian hoặc xuất thế gian, hoặc hữu lậu hoặc vô lậu, 

hoặc hữu vi hoặc vô vi; hết thảy pháp như vậy đều không lãnh thọ. Bồ Tát ấy khi 

được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  nhừng  vật  nuôi  sống  có  được  trong 

quốc độ đều không có chủ, vì sao? Vì Bồ Tát tu hạnh không lãnh thọ hết thảy 

pháp, vì không thể có được. Như vậy, Bồ Tát ở trong pháp vô tướng có thể đầy 

đủ Bát nhã ba la mật. 

Luận: Hỏi: Người hỏi người đáp đều nói không có sở hữu, vậy làm sao phân biệt 

đó là hỏi, đó là đáp? 

Đáp: Pháp nói ra tuy một mà tâm có sai khác. Người hỏi đem tâm chấp trước mà 

hỏi, người đáp lấy tâm không chấp trước mà đáp. Ý Tu Bồ Đề muốn nói: Trong 

không  có  sở  hữu  không  thể  phát  tâm.  Tu  Bồ  Đề  vì  người  nghe  có  tâm  chấp 

trước  nên  mới  hỏi.  Trong  các  páp  Không  không  thấy  Bồ  Tát  phát  tâm,  không 

thấy  chúng  sinh  có  thể  lợi  ích,  không  thấy  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác. 

Thế  nên,  đối  với  pháp  không  có  sở  hữu  sinh  ra  vấn  nạn:  Nếu  hết  thảy  pháp 

không  có  tính  sở  hữu  vậy  thấy  lợi  gì  nên  phát  tâm?  Tu  Bồ  Đề  đối  với  Bồ  Tát, 

chúng  sinh,  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác  không  nghi,  mà  chỉ  hỏi  pháp 

không  có  sở  hữu.  Phật  đáp  rằng:  Chính  vì  pháp  Không  không  có  sở  hữu  nên 

mới phát tâm Nếu Không, không có sở hữu, thời Bồ Tát, chúng sinh, Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác cũng đều không, không có sở hữu, thời làm sao còn khởi 

lên vấn nạn? Nếu chúng sinh, Bồ Tát và Vô thượng chánh đẳng chánh giác lìa 

không, không có sở hữu mới có thể nạn như vậy. Như trước nói: Rốt ráo không 

đối với các pháp không có chướng ngại gì, thời đâu có chướng ngại việc phát 

tâm? Phật lại do không, không có sở hữu phá câu hỏi của Tu Bồ Đề, cũng lại tự 

nói nhân duyên: Người có tâm chấp trước thời khó được giải thoát. Người ấy từ 

vô  thỉ  sinh  tử  lại  đây  do  phiền  não  nên  nhiễm  đắm  các  pháp,  nghe  có  cũng 

nhiễm  đắm,  nghe  không  cũng  nhiễm  đắm;  được  hay  mất  cũng  nhiễm  đắm; 

chúng sinh như vậy khó được ra khỏi. Thế nên Bồ Tát phát tâm vô thượng đạo, 

tự lấy tướng trang nghiêm thân, được tâm thanh tịnh, được đại oai đức, biết cội 

gốc tâm ba đời của chúng sinh, dùng sức thần thông và nhân duyên, thí dụ vì họ 

nói pháp không có sở hữu, nói không giải thoát môn để dẫn dắt tâm họ. Chúng 

sinh thấy việc hiếm có như vậy tức thời tâm kia nhu nhuyến, tin Phật, thọ pháp. 

Thế nên kinh nói: Người nhiễm trước có thời khó được giải thoát, người có  sở 

đắc thời không có đạo, không có quả, không có Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác. 

Tu Bồ Đề hỏi: Nếu người có sở đắc thời không có đạo, không có quả, không có 

Vô thượng chánh đẳng chánh giác, vậy người không có sở đắc có đạo, có quả 

chăng? 

Phật đáp: Không có sở hữu tức là đạo, tức là quả, tức là Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác. Nếu người không phân biệt là có sở đắc, là không có sở đắc mà vào 

trong thật tướng rốt ráo không là cũng không có sở đắc, tức là đạo, tức là quả, 

tức  là  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  vì  không  phá  hoại  thật  tướng  các 

pháp. Pháp tính tức là thật tướng các pháp. 

Tu Bồ Đề hỏi: Pháp tính, chánh hạnh, tà hạnh thường không thể phá hoại, cớ gì 

Phật nói pháp tính không phá hoại là đạo, là quả? 

Phật đáp: Pháp tính tuy không phá hoại, song vì chúng sinh tà hạnh nên gọi là 

phá hoại; như hư không bị mây mù, bụi bặm tuy không thể làm bẩn nhơ cũng gọi 

là hư không bất tịnh; như người thật muốn làm nhơ bẩn hư không, thế là người 

ấy  muốn  làm  nhơ  bẩn  pháp  tính,  không  thể  có  việc  ấy.  Phật  nói  ví  dụ:  Như  n 

muốn phá hoại pháp tính, người ấy muốn đối với pháp không có sở hữu được 

đạo, được quả, được Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Nếu không có sở hữu tức là đạo, làm sao có các pháp 

của Bồ Tát trong mười địa như kinh nói rộng? 

Hỏi: việc ấy Phật đã đáp trước rồi, nghĩa là nếu pháp không thời Bồ Tát ấy lợi gì 

nên phát tâm? Còn nay nói: Nếu pháp không thời làm sao có từ sơ địa đến đệ 

thập địa? Phật đều lấy Không để đáp, nay Tu Bồ Đề cớ gì còn hỏi? 

Đáp: Tu Bồ Đề  vì chúng  sinh còn tâm chấp trước nên hỏi.  Trong chúng ấy có 

hàng Bồ Tát mới phát tâm nghe các pháp thật tướng không liền sinh tâm chấp 

trước không. Phật phá tâm chấp trước ấy, họ lại đắm trước vào pháp bị phá; vì 

hạng người ấy nên Tu Bồ Đề lại hỏi. Phật đáp rằng: Do không có sở đắc nên có 

sơ địa cho đến có xá lợi đại chúng cúng dường sau khi vào Niết bàn. Trong pháp 

có chấp trước thời không thể nói có sơ địa và các công đức, lại cũng do không 

có sở đắc nên từ bố thí cho đến các thần thông không có sai khác; không có sai 

khác nên không nên vấn nạn. 

Tu Bồ Đề lại hỏi: Làm sao không có sở đắc mà bố thí cho đến các thần thông 

không có sai khác? 

Phật đáp: Bồ Tát từ khi mới phát tâm trở lại đây tương tợ như tướng Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác tịch diệt, tướng bố thí rốt ráo không, nghĩa là không thủ 

đắc tướng người thí, người nhận thí và tài vật mà hành bố thí. Bố thí như vậy 

không có phân biệt,  cho đến không thủ  đắc Bồ đề mà được Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác cũng như vậy; ấy gọi là Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật không 

có sở đắc. Hành Bát nhã ba la mật không có sở đắc ấy ma hoặc ma trời không 

thể phá hoại. 

Trong một niệm hành sáu Ba la mật là: 

Hỏi: Cớ gì Tu Bồ Đề hỏi công đức trong một niệm hành sáu Ba la mật? 

Đáp: Tu Bồ Đề theo Phật nghe nói Bát nhã ba la mật không có tướng sở hữu, 

nơi các pháp không có tướng chướng ngại, nếu như vậy thời không có việc gì 

không thể, không có việc gì không làm, làm sao Bồ Tát trong một niệm có thể thu 

nhiếp sáu Ba la mật cho đến tám mươi  vẻ đẹp tùy hình? Khi mới  phát tâm,  vì 

tâm nhiễm trước, có và không nặng, nên dần dần thứ lớp hành, nay tâm chấp 

trước có và không đều xả bỏ có, không, nên không có gì không làm được; thế 

nên hỏi. 

Phật đáp: Bồ Tát không lìa Bát nhã ba la mật, hành các công đức bố thí không 

có chướng ngại nên có thể trong một niệm tu hành đầy đủ; nếu xa lìa Bát nhã ba 

la mật thời phải dần dần thứ lớp hành. 

Tu Bồ Đề hỏi: Thế nào gọi là không xa lìa? 

Phật đáp: Bồ Tát không do hai tướng tu hành bố thí. 

Lại hỏi: Làm sao không do hai tướng? 

Phật đáp: Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật, muốn đầy đủ Thí Ba la mật, trong 

một niệm bố thí thu nhiếp hết thảy thiện pháp, như trước đã nói. 

Thế nào là một niệm? Đó là Bồ Tát được vô sinh pháp nhẫn, dứt hết thảy phiền 

não, trừ mọi ức tưởng phân biệt, an trú tâm vô lậu mà bố thí hết thảy. Tâm vô 

lậu là tướng vô tướng, Bồ Tát an trú tâm ấy nên không thấy ai thí, ai nhận và vật 

gì.  Tâm  lìa  hết  thảy  tướng  mà  bố  thí,  không  thấy  có  một  pháp  cho  đến  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác còn không thấy, huống gì pháp khác; ấy gọi là 

không hai tướng. Cho đến tám mươi vẻ đẹp tùy hình cũng như vậy. 

Tu Bồ Đề lại lấy việc khác hỏi nghĩa này rằng: Bạch Đức Thế Tôn, các pháp vô 

tướng,  vô tác,  vô khởi, thời làm sao có thể đầy đủ Thí Ba la mật cho đến tám 

mươi vẻ đẹp tùy hình? 

Phật đáp: Bồ Tát đối với pháp vô tướng, vô tác vì không thủ tướng, tâm không 

chướng ngại mà bố thí; cần ăn cho ăn như trong kinh đã nói rõ. 

Vô lậu, vô tướng, sáu Ba la mật có hai: Một là sở hành của Bồ Tát được vô sinh 

pháp nhẫn; hai là sở hành của Bồ Tát chưa được vô sinh pháp nhẫn. Sở hành 

của Bồ Tát được vô sinh pháp nhẫn như trong đây nói, vì sao? Vì trú trong tâm 

vô tướng, vô lậu mà hành bố thí. 

Hỏi: Sinh thân Bồ Tát vì tham tiếc chưa trừ, bị cắt xẻ thì rất đau khổ, việc ấy là 

khó; còn Bồ Tát được vô sinh pháp nhẫn giống như người biến hóa làm, dù bị 

cắt xẻ cũng không đau khổ, vậy đâu có ân nghĩa gì! 

Đáp: Bồ Tát được vô sinh pháp nhẫn hành sáu Ba la mật là khó, vì cớ sao? Vì 

được vô sinh pháp nhẫn thời tâm tịch tịch, lẽ đáng thọ cái vui Niết bàn, song bỏ 

cái vui Niết bàn tịch diệt ấy trở lại vào trong chúng sinh chịu các thân hình; hoặc 

làm người hèn, hoặc làm súc sinh, việc ấy mới là khó. Sinh thân Bồ Tát vì tham 

ái chưa trừ, đắm trước thân Phật nên dùng thân bố thí, ấy là có hi vọng, chẳng 

phải thanh tịnh bố thí, cho nên không bằng. 

*Lại nữa, thực hành sáu Ba la mật vô lậu vô tướng, thời có thể đầy đủ còn hữu 

lậu, hữu tướng, thời không thể đầy đủ; thế nên, người có thể đầy đủ có ân đức 

lớn. 

(Hết cuốn 87 theo bản Hán) 

--o0o -- 





Cuốn 88  

Giải thích: Phẩm Sáu Dụ Thứ 77 

(Kinh Đại Bát Nhã hội 2 ghi: Phẩm Vô Tạp thứ 75) 

Kinh: Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, làm sao trong các pháp tự 

tướng không, vô tướng, không thể phân biệt mà có thể đầy đủ tu sáu Ba la mật? 

Làm sao trong pháp không sai khác mà phân biệt nói tướng sai khác? Làm sao 

Bát  nhã  lại  thu  nhiếp  thí,  giới,  nhẫn  nhục,  tinh  tấn,  thiền  định?  Làm  sao  hành 

pháp tướng sai khác lại do đạo nhất tướng được thành quả? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Bồ Tát trú trong năm uẩn như mộng, như vang, như ảnh, 

như  sóng  nắng,  như  huyễn,  như  hóa  mà  hành  bố  thí,  trì  giới,  nhẫn  nhục,  tinh 

tấn, thiền định, trí tuệ. Biết năm uẩn ấy thật như mộng, như vang, như ảnh, như 

sóng  nắng,  như  huyễn,  như  hóa;  năm  uẩn  vô  tướng,  như  mộng  cho  đến  vô 

tướng, như hóa, vì sao? Vì mộng không có tự tính; tiếng vang, ảnh, sóng nắng, 

huyễn, hóa đều không có tự tính. Nếu pháp không có tự tính là pháp vô tướng; 

nếu pháp vô tướng là pháp một tướng tức là vô tướng. Do nhân duyên ấy, nên 

biết, Bồ Tát bố thí vô tướng, người nhận thí vô tướng. Biết bố thí được như vậy 

là có thể đầy đủ Thí Ba la mật, cho đến Bát nhã ba la mật; có thể đầy đủ bốn 

niệm xứ, cho đến tám phần thánh đạo; có thể đầy đủ nội không cho đến vô pháp 

hữu pháp không; có thể đầy đủ Không, Vô tướng, Vô tác tam muội; có thể đầy 

đủ tám bội xả, định chín thứ lớp, năm thần thông, 500 môn Đà la ni; có thể đầy 

đủ mười lực của Phật, bốn điều không sợ, bốn trí không ngại, mười tám pháp 

không chung. Bồ Tát ấy, trú trong pháp vô lậu do quả báo mà được ấy, bay đến 

vô lượng quốc độ ở phương đông, cúng dường chư Phật y phục, đồ uống ăn và 

vật cần dùng; cũng làm lợi ích chúng sinh. Đáng dùng bố thí để nhiếp thủ thời bố 

thí; đáng dùng trì giới để nhiếp thủ thời dạy khiến trì giới; đáng dùng nhẫn nhục, 

tinh tấn, thiền định, trí tuệ để nhiếp thủ thời dạy khiến nhẫn nhục, tinh tấn, thiền 

định, trí tuệ mà nhiếp thủ; cho đến đáng dùng các thiện pháp để nhiếp thủ, thời 

đem  các  thiện  pháp  mà  nhiếp  thủ.  Bồ  Tát  ấy  thành  tựu  tất  cả  thiện  pháp,  thọ 

thân ở thế gian mà không bị thế gian sinh tử làm ô trược. Vì chúng sinh nên ở 

cõi trời và cõi người thọ cái vui giàu có tôn quý, đem cái vui giàu có tôn quý ấy 

nhiếp thủ chúng sinh. Bồ Tát ấy biết hết thảy pháp vô tướng, nên biết quả Tu đà 

hoàn mà không trú trong đó; biết quả Tư đà hàm, quả A na hàm, quả A la hán, 

mà cũng không trú trong đó, vì sao? Vì Bồ Tát ấy dùng trí Nhất thiết chủng biết 

hết thảy pháp rồi, hãy được trí Nhất thiết chủng, không chung cùng  với  Thanh 

văn,  Bích  chi  Phật.  Như  vậy,  Bồ  Tát  biết  hết  thảy  pháp  vô  tướng  rồi,  biết  sáu 

pháp Ba la mật vô tướng, cho đến biết hết thảy Phật pháp vô tướng. 

*Lại  nữa,  Bồ  Tát  trú  trong  năm  uẩn  như  mộng,  như  tiếng  vang,  như  ảnh,  như 

sóng nắng, như huyễn, như hóa có thể đầy đủ Giới Ba la mật vô tướng. Giới ấy 

không khuyết, không phá, không tạo, không trước. Giới vô lậu, được thánh nhân 

khen ngợi, vào trong tám phần thánh đạo. Trú trong giới ấy giữ được hết thảy 

giới, đó là giới danh tự, giới tự nhiên, giới luật nghi, giới tác, giới vô tác, giới oai 

nghi, giới chẳng oai nghi. Bồ Tát ấy thành tựu các giới, không nghĩ rằng, ta do 

giới ấy nên được sinh dòng lớn Sát lợi, dòng lớn Bà la môn, đại gia cư sĩ hoặc 

nhà  Tiểu  vương,  hoặc  nhà  Chuyển  luân  Thánh  vương,  hoặc  cõi  trời  Tứ  thiên 

vương, hoặc trời Ba mươi ba, trời Dạ ma, trời Đâu suất đà, trời Hóa lạc, trời Tha 

hóa tự tại; không nguyện rằng: Ta nhân trì giới nên sẽ được quả Tu đà hoàn cho 

đến quả A la hán, đạo Bích chi Phật, vì sao? Vì hết thảy pháp vô tướng tức là 

một  tướng;  pháp  vô  tướng  không  thể  được  pháp  vô  tướng,  pháp  hữu  tướng 

không  thể  được  pháp  hữu  tướng,  pháp  vô  tướng  không  thể  được  pháp  hữu 

tướng,  pháp  hữu  tướng  không  thể  được  pháp  vô  tướng.  Như  vậy,  Bồ  Tát  khi 

hành Bát nhã ba la mật có thể đầy đủ Giới Ba la mật vô tướng mà vào Bồ Tát vị; 

vào Bồ Tát vị rồi được vô sinh pháp nhẫn, hành đạo chủng trí, được năm thần 

thông do quả báo; trú trong 500 môn Đà la ni, được bốn trí không ngại, từ một 

cõi Phật đến một cõi Phật cúng dường chư Phật, thành tựu tuệ giác cho chúng 

sinh,  nghiêm  tịnh  cõi  Phật,  tuy  vào  trong  năm  đường  mà  nghiệp  báo  sinh  tử 

không  thể  làm  ô  nhiễm.  Này  Tu  Bồ  Đề,  thí  như  vị  Chuyển  luân  Thánh  vương 

biến  hóa,  tuy  nằm  ngồi  đi  đứng  mà  không  thấy  chỗ  đến,  không  thấy  chỗ  đi, 

không thấy chỗ ở, chỗ ngồi, chỗ nằm mà vẫn có thể làm lợi ích chúng sinh, cũng 

không thủ đắc tướng chúng sinh; Bồ Tát cũng như vậy. Lại ví như Phật Tu phiến 

đa được Vô thượng chánh đẳng chánh giác, vì hàng ba thừa Chuyển pháp luân, 

không có ai được thọ ký Bồ Tát. Nên hóa làm Phật rồi, xả thọ mạng mà vào Vô 

dư Niết bàn. Bồ Tát cũng như  vậy, khi hành Bát nhã ba la mật, có thể đầy đủ 

Giới Ba la mật; đầy đủ Giới Ba la mật rồi, thu nhiếp hết thảy thiện pháp. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát khi hành Bát nhã trú trong năm uẩn như mộng, như 

tiếng vang, như ảnh, như sóng nắng, như huyễn, như hóa mà đầy đủ Nhẫn Ba la 

mật vô tướng. 

Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát trú trong hai nhẫn có thể đầy đủ Nhẫn Ba la mật. Hai nhẫn 

là sinh nhẫn và pháp nhẫn. Từ khi mới  phát tâm cho đến khi ngồi đạo tràng, ở 

khoảng  trung  gian  áy,  nếu  có  chúng  sinh  đi  đến  mắng  nhiếc,  dùng  lời  thô  ác, 

hoặc lấy ngói đá, dao gậy gia hại Bồ Tát. Bồ Tát vì muốn đầy đủ Nhẫn Ba la mật 

nên cho đến không sinh một niệm ác. Bồ Tát ấy suy nghĩ như vầy: Kẻ mắng ta là 

ai? Kẻ cắt xẻ ta là ai? Lấy lời ác gia hại ta, lấy ngói đá, dao gậy đánh đập ta là 

ai? Vì sao? Vì Bồ Tát ấy đối với hết thảy pháp được nhẫn vô tướng, nên cớ sao 

mà lại nghĩ rằng người ấy mắng ta, hại ta? Nếu Bồ Tát hành như vậy thời có thể 

đầy đủ Nhẫn Ba la mật, do Nhẫn Ba la mật đầy đủ nên được vô sinh pháp nhẫn. 

Tu  bồ  đề  bạch  Phật  rằng:  Bạch  đức  Thế  Tôn,  thế  nào  là  vô  sinh  pháp  nhẫn? 

Nhẫn ấy dứt cái gì, biết cái gì? 

Phật bảo Tu bồ đề: Được pháp nhẫn cho đến không sinh chút ít pháp bất thiện, 

ấy gọi là vô sinh nhẫn. Hết thảy Bồ Tát dứt hết phiền não gọi là dứt; dùng trí tuệ 

biết hết thảy pháp không sinh gọi là biết. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, vô  sinh pháp nhẫn hàng Thanh 

văn, Bích chi Phật vô sinh pháp nhẫn với Bồ Tát có gì sai khác? 

Phật bảo Tu bồ đề: Hàng Tu đà hoàn hoặc trí hoặc đoạn, ấy là Bồ Tát nhẫn; Tư 

đà hàm hoặc trí hoặc đoạn, ấy là Bồ Tát nhẫn; A na hàm hoặc trí hoặc đoạn, ấy 

là Bồ Tát nhẫn; A la hán hoặc trí hoặc đoạn, ấy là Bồ  Tát nhẫn; Bích chi Phật 

hoặc trí hoặc đoạn, ấy là Bồ Tát nhẫn. Thế là có sai khác. Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát 

thành tựu nhẫn ấy vượt hơn Thanh văn, Bích chi Phật. 

Trú trong vô sinh nhẫn do quả báo ấy hành đạo Bồ Tát có thể đầy đủ đạo chủng 

trí,  đầy  đủ  đạo  chủng  trí  nên  thường  không  lìa  37  pháp  trợ  đạo  và  Không,  Vô 

tướng, Vô tác tam muội và thường không lìa năm thần thông; vì không lìa năm 

thần thông nên có thể thành tựu tuệ giác cho chúng sinh, nghiêm tịnh cõi Phật, 

thành tựu tuệ giác cho chúng sinh; nghiêm tịnh cõi Phật rồi sẽ được trí Nhất thiết 

chủng. Như vậy, Bồ Tát đầy đủ Nhẫn Ba la mật vô tướng. 

*Lại nữa, trú trong năm uẩn vô tướng như mộng, như tiếng vang, như ảnh, như 

sóng nắng, như huyễn, như hóa, hành Thân tinh tấn, tâm tinh tấn; do thân tinh 

tấn  nên  khởi  lên  thần  thông;  khởi  lên  thần  thông  nên  đi  đến  mười  phương  cõi 

nước cúng dường chư Phật, lợi ích chúng sinh; do sức thân tinh tấn mà giáo hóa 

chúng sinh khiến an trú trong ba thừa. Như vậy, Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật 

có thể đầy đủ Tinh tấn Ba la mật vô tướng. Bồ Tát ấy do tâm tinh tấn, thánh vô 

lậu tinh tấn mà vào trong tám phần thánh đạo, có thể đầy đủ Tinh tấn Ba la mật; 

Tinh tấn Ba la mật ấy thu nhiếp hết thảy thiện pháp là bốn niệm xứ, bốn chánh 

cần, bốn như ý túc, năm căn, năm lực, bảy giác phần, tám phần thánh đạo, bốn 

thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, tám giải thoát, định chín thứ lớp, mười 

lực  của  Phật,  bốn  điều  không  sợ,  bốn  trí  không  ngại,  mười  tám  pháp  không 

chung. Bồ Tát hành pháp ấy nên đầy đủ trí Nhất thiết chủng; đầy đủ trí Nhất thiết 

chủng rồi dứt hết thảy phiền não và tập khí, đầy đủ 32 tướng, thân phóng hào 

quang  vô  lượng,  vô  đẳng;  phóng  hào  quang  rồi  Chuyển  pháp  luân,  ba  lần 

chuyển, 12 hành tướng; Chuyển  pháp luân nên ba  ngàn  đại thiên thế giới  sáu 

cách chấn động;  hào quang  chiếu khắp ba  ngàn đại thiên thế giới; chúng sinh 

trong ba ngàn đại thiên thế giới nghe tiếng thuyết pháp, đều nhờ pháp ba thừa 

mà được độ thoát. Như vậy, Bồ Tát trú trong Tinh tấn Ba la mật làm lợi ích lớn 

và có thể đầy đủ trí Nhất thiết chủng. 

*Lại nữa, Tu  Bồ  Đề, Bồ Tát trú trong  năm uẩn  vô tướng như mộng,  như tiếng 

vang, như ảnh, như sóng nắng, như huyễn, như hóa, có thể đầy đủ Thiền Ba la 

mật. 

Bạch  Đức  Thế  Tôn,  làm  sao  Bồ  Tát  trú  trong  năm  uẩn  như  mộng,  như  tiếng 

vang, như ảnh, như sóng nắng, như huyễn, như hóa có thể đầy đủ Thiền Ba la 

mật? 

Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát vào sơ thiền cho đến đệ tứ thiền, vào tâm vô lượng từ, bi, 

hỉ, xả; vào Vô biên hư không xứ cho đến Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ; vào 

Không, Vô tướng, Vô tác tam muội, vào tam muội Như điện chớp, vào tam muội 

Như kim cương, vào tam muội Thánh chính; trừ tam muội của chư Phật, các tam 

muội  khác  hoặc  chung  với  Thanh  văn,  Bích  chi  Phật  đều  vào,  đều  chứng  và 

cũng không thọ mùi vị tam muội, cũng không thọ quả báo tam muội, vì sao? Vì 

Bồ Tát ấy biết tam muội Vô tướng, không có tính sở hữu, làm sao đối với pháp 

vô tướng lại lãnh thọ mùi vị pháp vô tướng; pháp không có sở hữu lại lãnh thọ 

mùi vị pháp không có sở hữu? Nếu không có lãnh thọ mùi vị, thời không thọ sinh 

theo sức thiền định, hoặc ở cõi Sắc, hoặc ở cõi Vô sắc, vì sao? Vì Bồ Tát không 

thấy ba cõi ấy, cũng không thấy các thiền ấy, cũng không thấy người vào thiền, 

cũng không thấy người dùng pháp vào thiền. Nếu không có được pháp ấy tức có 

thể đầy đủ Thiền Ba la mật vô tướng. Bồ Tát dùng Thiền Ba la mật ấy vượt quá 

địa vị Thanh văn, Bích chi Phật. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát đầy đủ Thiền Ba la 

mật vô tướng mà có thể vượt qua địa vị Thanh văn, Bích chi Phật? 

Phật bảo Tu bồ đề: Bồ Tát khéo học nội không, khéo học ngoại không, cho đến 

khéo học vô pháp hữu pháp không, đối với các không ấy không có pháp có thể 

trú được; hoặc quả Tu đà hoàn, hoặc quả Tư đà hàm, quả A na hàm, quả A la 

hán  cho  đến  trí  Nhất  thiết  chủng;  các  không  ấy  cũng  không.  Bồ  Tát  hành  các 

không như vậy có thể vào Bồ Tát vị. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, Thế nào là Bồ Tát vị, thế nào là 

chẳng phải vị? 

Này Tu Bồ Đề, hết thảy có sở đắc là chẳng phải Bồ Tát vị; hết thảy không có sở 

đắc là Bồ Tát vị. 

Bạch Đức Thế Tôn, thế nào là có sở đắc, thế nào là không có sở đắc? 

Này Tu Bồ Đề, sắc là có sở đắc; thọ, tưởng, hành, thức là có sở đắc; mắt, tai, 

mũi lưỡi, thân ý cho đến trí Nhất thiết chủng có sở đắc, là chẳng phải Bồ Tát vị. 

Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát vị là các pháp không thể chỉ bày, không thể nói. Pháp gì 

không  thể  chỉ  bày,  không  thể  nói.  Sác  cho  đến  trí  Nhất  thiết  chủng,  vì  sao?  Vì 

tính sắc không thể chỉ bày, không thể nói cho đến trí Nhất thiết chủng không thể 

chỉ bày, không thể nói. Như vậy gọi là Bồ Tát vị. Vào Bồ Tát vị ấy, hết thảy thiền 

định, tam muội được đầy đủ còn không theo sức thiền định, tam muội thọ sinh, 

huống gì ở trong dâm, nộ, si khởi lên tội nghiệp mà thọ sinh! Bồ Tát chỉ trú trong 

pháp như huyễn làm lợi ích chúng sinh, cũng không thủ đắc chúng sinh và pháp 

như huyễn.  Nếu không có sở đắc, khi ấy có thể thành  tựu tuệ giác cho chúng 

sinh,  nghiêm  tịnh  cõi  Phật.  Như  vậy  gọi  là  Bồ  Tát  đầy  đủ  Thiền  Ba  la  mật  vô 

tướng, cho đến Chuyển pháp luân. Nghĩa là pháp luân không thể có được. 

*Lại  nữa,  Tu  Bồ  Đề,  Bồ  Tát  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  biết  hết  thảy  pháp  như 

mộng, như tiếng vang, như sóng nắng, như ảnh, như huyễn, như hóa. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát làm sao biết hết thảy pháp 

như mộng, như tiếng vang, như sóng nắng, như ảnh, như huyễn, như hóa? 

Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật, không thấy mộng, không thấy 

kẻ  nằm  mộng;  không  thấy  tiếng  vang,  không  thấy  kẻ  nghe  tiếng  vang;  không 

thấy  ảnh,  không  thấy  kẻ  thấy  ảnh;  không  thấy  sóng  nắng,  không  thấy  kẻ  thấy 

sóng năng; không thấy huyễn, không thấy kẻ thấy huyễn; không thấy hóa, không 

thấy kẻ thấy hóa, vì sao? Vì mộng, tiếng vang, ảnh, sóng nắng, huyễn, hóa ấy 

đều là pháp điên đảo của người  phàm phu ngu si. A la hán  không thấy  mộng, 

không thấy kẻ thấy mộng, cho đến không thấy hóa, không thấy kẻ thấy hóa; Bích 

chi Phật, đại Bồ Tát, chư Phật cũng không thấy mộng, không thấy kẻ thấy mộng, 

cho đến không thấy hóa, không thấy kẻ thấy hóa, vì sao? Vì hết thảy pháp không 

có tính sở hữu, không sinh, không nhất định. 

Nếu pháp không có tính sở hữu, không sinh, không nhất định, thời Bồ Tát làm 

sao  tu  Bát  nhã  ba  la  mật?  Trong  đây  thủ  sinh  tướng  tướng  nhất  định,  lẽ  ấy 

không  đúng,  vì  sao?  Vì  nếu  các  pháp  ít  nhiều  có  tính,  có  sinh,  có  định  tướng, 

thời không gọi là tu Bát nhã ba la mật. Như vậy, Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật 

không  tham  trước  sắc  cho  đến  không  tham  trước  thức,  không  tham  trước  cõi 

Dục,  cõi  Sắc,  cõi  Vô  sắc,  không  tham  trước  các  thiền,  giải  thoát,  tam  muội, 

không tham trước bốn niệm xứ, cho đến tám phần thánh đạo, không tham trước 

Không, Vô tướng, Vô tá tam muội, không tham trước Thí Ba la mật cho đến Bát 

nhã ba la mật; vì không tham trước nên có thể đầy đủ Bồ Tát sơ địa, đối với sơ 

địa cũng không sinh tâm tham trước, vì sao? Vì Bồ Tát ấy không thủ đắc địa ấy, 

làm sao sinh tâm tham trước? cho đến mười địa cũng như vậy. Bồ Tát ấy hành 

Bát nhã ba la mật cũng không thủ đắc Bát nhã ba la mật; nếu khi hành Bát nhã 

ba la mật không thủ đắc Bát nhã ba la mật, khi ấy thây hết thảy pháp đều vào 

trong Bát nhã ba la mật, cũng không thủ đắc pháp ấy, vì sao? Vì các pháp với 

Bát  nhã  ba  la  mật  không  hai  không  khác,  vì  sao?  Vì  các  pháp  vào  Như,  pháp 

tính, thật tế nên không phân biệt. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nếu các pháp vô tướng không có 

phân biệt, làm sao nói đó là thiện, đó là bất thiện, đó là hữu lậu, đó là vô lậu, đó 

là thế gian, đó là xuất thế gian, đó là hữu vi, đó là vô vi? 

Này Tu Bồ Đề, ý ông nghĩ sao? Trong thật tướng các pháp có pháp có thể nói đó 

là thiện, là bất thiện cho đến là hữu vi, là vô vi, là quả Tu đà hoàn cho đến là A la 

hán, Bích chi Phật, là Vô thượng chánh đẳng chánh giác chăng? 

Bạch Đức Thế Tôn, không thể nói. 

Này  Tu  Bồ  Đề,  vì  nhân  duyên  ấy  nên  biết  hết  thảy  pháp  vô  tướng,  không  có 

phân biệt, không sinh, không nhất định, không thể chỉ bày. Ta khi xưa hành Bồ 

Tát đạo, cũng không có pháp, có tính có thể thủ đắc, hoặc sắc, hoặc thọ, tưởng, 

hành, thức, cho đến hoặc hữu vi, hoặc vô vi, hoặc quả Tu đà hoàn cho đến Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác. Như vậy, Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật, từ khi 

mới  phát  tâm  cho  đến  khi  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác,  nên  khéo 

học các pháp tính; khéo học các pháp tính nên gọi là đạo Vô thượng chánh đẳng 

chánh  giác.  Hành  đạo  ấy  có  thể  đầy  đủ  sáu  Ba  la  mật,  thành  tựu  tuệ  giác  cho 

chúng sinh, nghiêm tịnh cõi Phật; trú trong pháp ấy được Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác, đem pháp ba thừa độ thoát chúng sinh, cũng không tham trước ba 

thừa. Như vậy, Bồ Tát do pháp vô tướng nên học Bát nhã ba la mật. 

Luận: Hỏi: Tu Bồ Đề hỏi Phật: Nếu các pháp vô tướng không có phân biệt, thời 

làm sao nói sáu Ba la mật sai khác? Phật lại đáp: : Bồ Tát trú trong năm uẩn như 

mộng có thể đầy đủ sáu Ba la mật. Tu Bồ Đề lại lấy nghĩa Không ra hỏi, Phật lại 

lấy nghĩa Không để đáp. Hỏi đáp như vậy làm sao có sai khác? 

Đáp: Tu Bồ Đề hỏi: Nếu các pháp không, sao nay thấy Bồ Tát hành sáu Ba la 

mật được thành Phật? Phật đáp: Kẻ phàm phu xa lìa trí tuệ chơn thật, chấp thủ 

tướng  nên  thấy  Bồ  Tát  hành  sáu  Ba  la  mật  được  làm  Phật,  tham  trước  pháp 

Không ấy nên vấn nạn. Bồ Tát tuy ở trong năm uẩn như huyễn, như mộng, cũng 

do  tâm  Không  mà  hành  bố  thí;  nên  tuy  hành  các  pháp,  đầy  đủ  Ba  la  mật  mà 

không chướng ngại nơi Không; thí như mây mù ở xa thời thấy, ở gần thời không 

trông thấy. Phàm phu cũng như vậy, vì xa lìa thật tướng nên thấy chư Phật và 

Bồ Tát, vì gần thật tướng nên thấy đều không; thế nên không chướng ngại. Vì 

không chướng ngại nên có thể ở trong một niệm tu Thí Ba la mật mà có thể đầy 

đủ  tu  các  thiện  pháp.  Người  ấy  thường  tu  Ba  la  mật  vô  lậu  thanh  tịnh  nên  khi 

chuyển đổi thân, trở lại được quả báo thân Ba la mật vô lậu. Được quả báo là 

không  còn  tu  hành,  tự  nhiên  có  được;  thí  như  do  quả  báo  được  nhãn  căn,  tự 

nhiên có thể thấy sắc. Được quả báo đắc Ba la mật vô lậu ấy rồi có thể biến một 

thân thành vô lượng vô số thân, ở chỗ mười phương chư Phật, nghe Phật thuyết 

pháp sâu xa đầy đủ, độ thoát hết thảy chúng sinh, dần dần nghiêm tịnh cõi Phật, 

tùy theo nguyện làm Phật sự. 

Hỏi: Nếu các pháp không, vô tướng thời làm sao phân biệt, làm sao biết được 

hành Thí Ba la mật có thể đầy đủ các Ba la mật khác? 

Đáp: Hành giả  tuy không tự phân biệt  biết, mà chư Phật, Bồ Tát nói người  đó 

hành thí, hành giới, có thể đầy đủ các hạnh. Như người Thanh văn vào kiến đế 

vô  lậu,  vô  tướng,  vô  phân  biệt,  các  thánh  nhân  khác  cũng  đếm  biết  pháp  họ 

được  đắc.  Biết  thật  tướng  các  pháp  là  vô  tướng,  ấy  gọi  là  chánh  kiến.  Chánh 

kiến đắc lực gọi là chánh hạnh. Khi ấy không não hại chúng sinh, không làm việc 

ác;  ấy  gọi  là  chánh  ngữ,  chánh  nghiệp,  chánh  mạng.  Khi  ấy  tuy  không  nói  gì, 

cũng không làm gì  mà  vẫn gọi là  chánh ngữ, chánh  nghiệp,  vì sao?  Vì rốt ráo 

không não hại chúng sinh nên gọi đó là chánh ngữ, chánh nghiệp thân diệu. Từ 

trong  đó  phát  tâm,  tạo  tác  gọi  là  chánh  tinh  tấn;  buộc  niệm  vào  duyên  gọi  là 

chánh niệm; nhiếp tâm một chỗ gọi là chánh định. Thấy thật tướng của thân, thọ, 

tâm, pháp, ấy gọi là bốn niệm xứ, cho đến bảy giác ý cũng như vậy. Ở trong bốn 

niệm xứ cũng như ở trong tám phần thánh đạo, các thánh nhân đều đếm biết; 

Bồ Tát cũng như vậy, hành Thí Ba la mật vô tướng ấy có thể đầy đủ Giới Ba la 

mật v.v... Giống như Thí Ba la mật, Giới Ba la mật thu nhiếp các thiện pháp cũng 

như vậy. 

Hỏi: Ở phẩm trên do một Ba la mật đầy đủ các Ba la mật và với ở đây, Ba la mật 

vô tướng nhiếp hết thảy pháp có gì sai khác? 

Đáp: Trên kia ở trong một niệm có thể đầy đủ các Ba  la mật, còn đây nói  các 

pháp tuy không, vô tướng mà vẫn có thể đầy đủ các Ba la mật, đó là sai khác. 



Giải Thích: Phẩm Bốn Nhiếp Thứ 78 

(Kinh Đại Bát nhã hội 2 ghi: phẩm Chúng Đức Tướng thứ 76) 

Kinh: Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nếu các pháp như mộng, 

như tiếng  vang, như ảnh,  như sóng nắng, như huyễn,  như  hóa, không có thật 

sự,  không  có  tính  sở  hữu,  tự  tướng  không,  thời  làm  sao  phân  biệt  ấy  là  pháp 

lành,  là  pháp  chẳng  lành,  là  pháp  thế  gian,  là  pháp  xuất  thế  gian,  là  pháp  hữu 

lậu, là pháp vô lậu, là pháp hữu vi, là pháp vô vi, là pháp có thể được quả Tu đà 

hoàn  cho  đến  quả  A  la  hán,  là  pháp  có  thể  được  đạo  Bích  chi  Phật,  được  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Người phàm phu ngu si thấy có mộng, thấy người có mông, 

cho  đến  thấy  hóa,  thấy  có  người  thấy  hóa  mà  khởi  lên  nghiệp  thân,  miệng,  ý 

thiện, bất thiện,  vô ký; khởi lên phước nghiệp, tội nghiệp,  bất động  nghiệp. Bồ 

Tát  ấy  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  trú  trong  hai  không  là  rốt  ráo  không  và  vô  thỉ 

không. 

Vì chúng sinh thuyết pháp rằng: Này các chúng sinh, sắc ấy không, không có sở 

hữu; thọ, tưởng, hành, thức ấy không, không có sở hữu; mười hai nhập, mưới 

tám giới là mộng. Sắc là tiếng vang, là ảnh, là sóng năng, là huyễn, là hóa; thọ, 

tưởng, hành, thức cũng như vậy. Mười hai nhập, mười tám giới là mộng, là tiếng 

vang, là ảnh, là sóng năng, là huyễn, là hóa; trong ấy không có năm uẩn, mười 

hai  nhập,  mười  tám  giới,  không  có  mộng,  cũng  không  có  người  thấy  mộng, 

không tiếng vang, cũng không có người nghe tiếng vang; không có ảnh , cũng 

không có người thấy ảnh; không có sóng nắng, cũng không có người thấy sóng 

nắng;  không  có  huyễn,  cũng  không  có  người  thấy  huyễn;  không  có  hóa,  cũng 

không có người thấy hóa. Hết thảy pháp không có cội gốc, thật tính không có sở 

hữu. Các người ở trong chỗ không có năm uẩn thấy năm uẩn, không có mười 

hai nhập thấy mười hai nhập, không có mười tám giới thấy mười tám giới; các 

pháp ấy đều do nhân duyên hòa hợp sinh, vì khởi tâm điên đảo, nó thuộc quả 

báo của nghiệp, các người cớ gì đối với các pháp không, không có cội gốc mà 

chấp  thủ  tướng  cội  gốc?  Khi  ấy  Bồ  Tát  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  dùng  sức 

phương tiện đối với sự xan tham, kép chúng sinh ra khỏi bằng cách dạy họ hành 

bố  thí,  đem  công  đức  bố  thí  ấy  được  quả  báo  lớn;  từ  phước  báo  lớn  được  ra 

khỏi rồi dạy họ khiến trì giới, do công đức trì giới được sinh cõi trời tôn quý; lại 

kéo  ra  khỏi  khiến  trú  vào  sơ  thiền,  do  công  đức  sơ  thiền  được  sinh  cõi  phạm 

thiên; nhị thiền, tam thiền, tứ thiền, vô biên không xứ, thức xứ, vô sở hữu xứ, Phi 

hữu  tưởng  Phi  vô  tưởng  xứ  cũng  như  vậy.  Đối  với  chúng  sinh  hành  bố  thí  và 

quả báo bố thí ấy, trì giới và quả báo trì giới, thiền định, và quả báo thiền định ấy 

dùng mỗi mỗi nhân duyên kéo ra khỏi mà an trí nơi Vô dư Niết bàn và ở trong 

đạo Niết bàn, đó là bốn niệm xứ, bốn chánh cần, bốn như ý túc, năm căn, năm 

lực,  bảy  giác  phần,  tám  phần  thánh  đạo,  Không,  Vô  tướng,  Vô  tác,  giải  thoát 

môn, tám bội xả, định chín thứ lớp, mười lực của Phật, bốn điều không sợ, bốn 

trí không ngại, mười tám pháp không chung, mà an ổn chúng sinh, khiến ở vào 

thánh pháp vô lậu, vô sắc, vô hình, vô đối. Thấy người có thể được quả Tu đà 

hoàn cho đến đạo Bích chi Phật thời khiến an trú quả Tu đà hoàn cho đến đạo 

Bích chi Phật; thấy người có thể được Vô thượng chánh đẳng chánh giác thời an 

ổn giáo hóa khiến trú trong Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, các Bồ Tát rất hiếm có, khó sánh 

kịp, các vị ấy có thể hành Bát nhã ba la mật sâu xa, đối với các pháp không có 

tính sở hữu, rốt ráo không, vô thỉ không, mà phân biệt các pháp là thiện, là bất 

thiện, là hữu lậu, là vô lậu cho đến là hữu vi, là vô vi. 

Phật bảo Tu bồ đề: Như vậy, như vậy. Các Bồ Tát rất hiếm có, khó bì kịp, các vị 

ấy có thể hành Bát nhã ba la mật sâu xa, đối với các pháp không có tính sở hữu, 

rốt ráo không, vô thỉ không mà phân biệt các pháp. Này Tu Bồ Đề, các ông nếu 

biết pháp hiếm có, khó bì của Bồ Tát ấy, thời biết hết thảy Thanh văn, Bích chi 

Phật không thể có được, huống gì người khác! 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, những gì là pháp hiếm có, khó bì 

kịp của Bồ Tát? Các Thanh văn, Bích chi Phật không có được? 

Phật bảo Tu bồ đề: Phải nhất tâm lắng nghe. Có Bồ Tát hành Ba la mật, trú trong 

sáu Ba la mật do quả báo được và trú trong năm thần thông do quả báo được, 

37 pháp trợ đạo; trú trong các Đà la ni, các trí không ngại, đi đến mười phương 

thế giới; đối với người có thể do bố thí nhiếp độ, thời dùng bố thí nhiếp độ; đối 

với người có thể do trì giới nhiếp độ, thời lấy trì giới nhiếp độ; đối với người do 

nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, thời tùy sự thích ứng mà nhiếp độ; đối với người 

có thể do sơ thiền nhiếp độ, thời lấy sơ thiền nhiếp độ; đối với người có thể do 

nhị thiền, tam thiền, cho đến Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ nhiếp độ, thời tùy 

theo chỗ thích ứng mà nhiếp độ; đối với người có thể do tâm từ, bi, hỉ, xả nhiếp 

độ, thời lấy tâm từ, bi, hỉ, xả nhiếp độ; đối với người có thể do bốn niệm xứ, cho 

đến tám phần thánh đạo, do Không, Vô tướng, Vô tác tam muội nhiếp độ, thời 

tùy chỗ thích ứng mà nhiếp độ. 

Bạch Đức Thế Tôn, làm sao Bồ Tát lấy bố thí lợi ích chúng sinh? 

Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật, bố thí tùy theo chỗ n cần dùng 

hoặc ăn uống, y phục, xu ngựa, hương hoa, anh lạc đều cấp thí cho, như cúng 

dường Phật, Bích chi Phật, A la hán, A na hàm, Tư đà hàm, Tu đà hoàn ngang 

nhau  không  khác.  hoặc  thí  cho  người  tu  tám  phần  thánh  đạo  và  người  phàm, 

cho đến cầm thú đều không có phân biệt, bình đẳng bố thí, vì sao? Vì hết thảy 

pháp không khác, không phân biệt. Bồ Tát ấy bố thí không khác, không phân biệt 

rồi sẽ được quả báo không có phân biệt, đó là trí Nhất thiết chủng. Này Tu Bồ 

Đề,  nếu  Bồ  Tát  thấy  người  hành  khất  hoặc  sinh  tâm  như  vầy:  Phật  là  ruộng 

phước,  ta  nên  cúng  dường;  cầm  thú  chẳng  phải  phước  điền,  không  nên  cúng 

dường. Như vậy chẳng phải pháp Bồ Tát, vì sao? Vì Bồ Tát phát tâm Vô thượng 

chánh đẳng chánh giác không nghĩ rằng đối với chúng sinh này nên bố thí làm 

lợi ích, đối với chúng sinh kia không nên bố thí, vì bố thí cho chúng sinh ấy nên 

được sinh dòng lớn Sát lợi, dòng lớn Bà la môn, đại gia cư sĩ, cho đến do nhân 

duyên bố thí ấy lấy pháp ba thừa độ cho khiến vào Vô dư Niết bàn. Nếu chúng 

sinh  đi  theo  Bồ  Tát  xin,  cũng  không  sinh  tâm  phân  biệt  sai  khác:  nên  cho  hay 

không  nên  cho.  Vì  sao?  Vì  Bồ  Tát  ấy  vì  chúng  sinh  nên  phát  tâm  Vô  thượng 

chánh đẳng chánh giác, nếu phân biệt lựa chọn bèn rơi vào chỗ bị quở trách của 

chư Phật, Bồ Tát, Bích chi Phật, học nhân, vô học nhân và trời, người rằng: Ai 

cầu  ông  phát  tâm  cứu  chúng  sinh,  làm  nhà  cho  chúng  sinh,  là  chỗ  thũ  hộ  cho 

chúng sinh, làm chỗ nương cho chúng sinh, mà ông phân biệt, lựa chọn nên cho 

hay không nên cho? Lại, nếu Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật, hoặc người, 

chẳng phải người đi đến muốn xin Bồ Tát thân thể, tay chân, khi ấy không nên 

sinh hai tâm là hoặc cho hoặc không cho, vì sao? Vì Bồ Tát vì chúng sinh nên 

thọ  thân,  nay  chúng  sinh  đi  đến  xin  lấy,  sao  có  thể  không  cho?  Ta  vì  lợi  ích 

chúng sinh nên thọ thân này, chúng sinh không xin, tự mình nên đem cho, huống 

gì  chúng  sinh  đến  xin  mà  không  cho!  Bồ  Tát  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  nên  học 

như vậy. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Bồ Tát thấy người đến xin nên nghĩ rằng: Trong đây ai cho, 

ai nhận, cho vật gì? Vì hết thảy pháp tự tính đều không thể có được, đều rốt ráo 

không. Pháp không tướng không có cho, không có cướp đoạt, vì sao? Vì rốt ráo 

không,  nội  không,  ngoại  không,  nội  ngoại  không,  đại  không,  đệ  nhất  nghĩa 

không, tự tướng không. Trú trong rốt ráo ấy không bố thí, khi ấy đầy đủ Thí Ba la 

mật. Đầy đủ Thí Ba la mật; nếu khi bị dứt pháp bên trong thân, pháp bên ngoài 

thân, liền nghĩ rằng: Cắt ta là ai? Xẻ ta là ai? 

*Lại nữa, Ta dùng mắt Phật thấy các Bồ Tát ở phương đông nhiều như cát sông 

Hằng, vào địa ngục lớn để làm tắt lửa, nước sôi nguội; dùng ba việc giáo hóa: 

một là thần túc thông, hai là tha tâm thông, ba là thuyết pháp. Bồ Tát do sức thần 

thông làm cho lửa địa ngục lớn tắt, nước sôi nguội; do tha tâm thông đem tâm 

từ, bi, hỉ, xả tùy ý thuyết pháp. Chúng sinh ấy đối với Bồ Tát sinh tâm thanh tịnh, 

nên  từ  địa  ngục  được  thoát  khỏi,  dần  dần  lấy  pháp  ba  thừa  dứt  hết  khổ  não. 

Phương nam, tây, bắc, bốn góc, trên, dưới cũng như vậy. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Ta dùng mắt Phật xem mười phương thế giới thấy các Bồ 

Tát  trong  quốc  độ  nhiều  như  cát  sông  Hằng,  làm  thị  giả  cho  chư  Phật,  cúng 

dường chư Phật, tùy ý hoan hỉ, cúng kính; nếu chư Phật thuyết pháp đều có thể 

thọ  trì  cho  đến  khi  được  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác  trọn  không  quên 

mất. 

*Lại nữa, Ta dùng mắt Phật xem thấy Bồ Tát trong mười phương các cõi nước 

nhiều như cát sông Hằng, vì súc sinh nên xả bỏ đời sống kia, cắt xẻ thân thể, 

phân tán đi các phương. Có các chúng sinh ăn thịt các Bồ Tát ấy, đều ưa kính 

Bồ Tát. Vì tâm ưa kính ấy nên liền được lìa khỏi đường súc sinh, gặp chư Phật, 

nghe Phật thuyết pháp như thuyết tu hành, dần dần nhờ pháp ba thừa mà vào 

Vô dư Niết bàn. Như vậy, các Bồ Tát làm lợi ích rất nhiều, giáo hóa chúng sinh 

khiến phát tâm Vô thượng chánh đẳng chánh giác, như thuyết tu hành, cho đến 

khi vào Vô dư Niết bàn. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Ta dùng mắt Phật xem thấy Bồ Tát trong mười phương các 

cõi nước nhiều như cát sông Hằng, trừ  cái khổ đói khát của ngạ quỷ, các ngạ 

quỷ ấy đều ái kính Bồ Tát. Do tâm ái kính nên được lìa khỏi đường ngạ quỷ, gặp 

chư Phật, nghe Phật thuyết pháp như thuyết tu hành, dần dần do pháp ba thừa 

mà vào Vô dư Niết bàn. Như vậy, Bồ Tát vì độ chúng sinh hành tâm đại bi. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Ta dùng mắt Phật thấy Bồ Tát ở trên cõi trời Tứ thiên vương 

thuyết  pháp;  ở  trên  cõi  trời  Ba  mươi  ba,  cõi  trời  Dạ  ma,  trời  Đâu  suất  đà,  trời 

Hóa lạc, trời Tha hóa tự tại thuyết pháp. Các trời nghe Bồ Tát thuyết pháp, dần 

dần  nhờ  pháp  ba  thừa  mà  được  diệt  độ.  Trong  chúng  chư  thiên  ấy,  có  người 

tham trước năm dục, thời Bồ Tát ấy thị hiện lửa cháy đốt cung điện họ mà vì họ 

thuyết pháp, nói rằng: Này chư thiên, hết thảy pháp hữu vi đều vô thường, đâu 

được an ổn! 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Ta dùng mắt Phật xem thấy Bồ Tát trong mười phương các 

cõi nước, thấy các Phạm thiên ở trong các cõi nước nhiều như cát sông Hằng 

tham trước tà kiến. Các Bồ Tát dạy khiến xa lìa tà kiến, nói rằng: Các ông làm 

sao ở trong các pháp tướng không, hư vọng mà sinh tâm tà kiến? Như vậy, Bồ 

Tát trú trong tâm đại từ vì chúng sinh thuyết pháp. Đó là pháp hiếm có khó bì kịp 

của các Bồ Tát. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, Ta dùng mắt Phật xem thấy các Bồ Tát trong mười phương 

các cõi nước nhiều như cát sông Hằng, lấy bốn việc nhiếp thủ chúng sinh. Bốn 

việc là bố thí, ái ngữ, lợi hành và đồng sự. 

Bồ Tát lấy việc bố thí nhiếp thủ chúng sinh như thế nào? Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát 

do hai cách bố thí nhiếp thủ chúng sinh, là tài thí và pháp thí. Tài thí nhiếp thủ 

chúng sinh là thế nào? Đó là Bồ Tát lấy vàng, bạc, lưu ly, xa cừ, chân châu, mã 

não, san hô, các vật báu; hoặc đò ăn uống, y phục, đồ nằm, phòng xá, đèn đuốc, 

hoa hương, anh lạc, hoặc trai, hoặc gái, hoặc trâu dê, voi ngựa, xe cộ, hoặc thân 

mình cấp thí cho chúng sinh, nói với chúng sinh rằng: Các ngươi nếu có cần gì 

hãy đến lấy như lấy vật của mình, đừng nghi ngại, khó khăn. Bồ Tát thí rồi, dạy 

ba Quy y là quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng. Hoặc dạy thọ năm giới; hoặc 

dạy thọ giới trong một ngày; hoặc dạy các thiền định, sơ thiền cho đến Phi hữu 

tưởng Phi vô tưởng xứ định; hoặc dạy từ, bi, hỉ, xả; hoặc dạy niệm Phật, niệm 

Pháp, niệm Tăng, niệm giới, niệm xả, niệm thiên; hoặc dạy quán bất tịnh, quán 

hơi thở ra vào, hoặc tướng, hoặc xúc; hoặc dạy bốn niệm xứ cho đến tám phần 

thánh  đạo;  hoặc  dạy  Không,  Vô  tướng,  Vô  tác  tam  muội,  tám  bội  xả,  cho  đến 

mười tám  pháp không chung, hoặc dạy đại từ đại bi, 32 tướng, 80  vẻ đẹp tùy 

hình;  hoặc  dạy  quả  Tu  đà  hoàn  cho  đến  đạo  Bích  chi  Phật  Vô  thượng  chánh 

đẳng chánh giác. Như vậy, Bồ Tát tu Bát nhã ba la mật, do sức phương tiện dạy 

chúng sinh tài thí rồi, lại dạy khiến được Niết bàn vô thượng an ổn. Này Tu Bồ 

Đề, ấy gọi là pháp hiếm có khó bì kịp của Bồ Tát. 

Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát dùng pháp thí nhiếp thủ chúng sinh là thế nào? Này Tu Bồ 

Đề, pháp thí có hai là thế gian và xuất thế gian. Pháp thí thế gian là thế nào? Đó 

là diễn giải, chỉ bày pháp thế gian, như quán bất tịnh, quán hơi thở ra vào, bốn 

thiền,  bốn  tâm  vô  lượng,  bốn  định  vô  sắc.  Pháp  thế  gian  như  vậy  là  pháp  tu 

chung với phàm phu; ấy gọi là pháp thí theo thế gian. Bồ Tát pháp thí theo thế 

gian như vậy rồi, dùng mỗi mỗi nhân duyên giáo hóa, khiến xa lìa pháp thế gian. 

Xa lìa pháp thế gian rồi, dùng sức phương tiện khiến được thánh pháp vô lậu và 

thánh quả vô lậu. Thế nào là thánh pháp và thánh quả vô lậu? Thánh pháp vô 

lậu là 37 pháp trợ đạo, ba môn giải thoát. Thánh quả vô lậu là quả Tu đà hoàn 

cho đến quả A la hán, đạo Bích chi Phật và Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

*Lại nữa, Tu Bồ Đề, thánh pháp vô lậu của Bồ Tát là trí tuệ đối với  quả Tu đà 

hoàn cho đến quả A la hán; trí tuệ đối với đạo Bích chi Phật; trí tuệ đối với ba 

mươi bảy pháp trợ đạo, sáu Ba la mật cho đến đại từ đại bi; trí tuệ hoặc thế gian, 

hoặc xuất thế gian, hoặc hữu lậu, hoặc vô lậu, hoặc hữu vi, hoặc vô vi. Đối với 

các pháp như vậy là trí Nhất thiết chủng, ấy gọi là thánh pháp vô lậu của Bồ Tát. 

Thế  nào  là  thánh  quả  vô  lậu?  Đó  là  dứt  hết  thảy  phiền  não  và  tập  khí,  gọi  là 

thánh quả vô lậu. 

Tu bồ đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát được trí Nhất thiết chủng 

chăng? 

Phật dạy: Như vậy, như vậy, Bồ Tát được trí Nhất thiết chủng. 

Tu Bồ Đề thưa: Bồ Tát với Phật có gì sai khác? 

Phật dạy: Có khác. Bồ Tát được trí Nhất thiết chủng gọi là Phật, vì sao? Vì tâm 

Bồ Tát với tâm Phật không có sai khác. Bồ Tát trú trong trí Nhất thiết chủng đối 

với hết thảy pháp không có điều gì không hiểu rõ; ấy gọi là Bồ Tát pháp thí theo 

thế gian. Bồ Tát nhân pháp thí theo thế gian mà đầy đủ pháp thí theo xuất thế 

gian.  Như  vậy,  Bồ  Tát  dạy  chúng  sinh,  khiến  được  pháp  thế  gian,  do  sức 

phương tiện dạy khiến được pháp xuất thế gian. 

Này Tu Bồ Đề, thế nào là pháp xuất thế gian? Dó là pháp không chung cùng với 

pháp phàm phu, như bốn niệm xứ, bốn chánh cần, cho đến tám phần thánh đọ; 

ba môn giải thoát, tám bội xả, cho đến mười tám pháp không chung, 32 tướng, 

80 vẻ đẹp tùy hình, 500 môn Đà la ni; ấy gọi là pháp xuất thế gian. 

Này Tu Bồ Đề, thế nào là bốn niệm xứ? Là Bồ Tát quán nội thân trên thân, quán 

ngoại thân trên thân, quán nội ngoại thân trên thân, siêng tinh tấn nhất tâm trí tuệ 

quán thân, quán nhân duyên tập khởi của thân, quán thân biệt, quán sự tập khời 

của  thân  diệt.  Hành  đạo  ấy  không  nương  tựa  gì,  đối  với  thế  gian  không  có  ái 

nhiễm; quán thọ, tâm, pháp, niệm xứ cũng như vậy. 

Này  Tu  Bồ  Đề,  thế  nào  là  bốn  chánh  cần?  Là  đối  với  pháp  ác  bất  thiện  chưa 

sinh, vì làm cho đừng sinh nên siêng sinh tâm tinh tấn. Đối với pháp ác bất thiện 

đã  sinh,  vì  làm  cho  đoạn  dứt  nên  siêng  sinh  tâm  tinh  tấn.  Đối  với  thiện  pháp 

chưa sinh, vì làm cho phát sinh nên siêng sinh tâm tinh tấn. Đối với pháp thiện 

đã  sinh,  vì  làm  cho  tăng  trưởng  đầy  đủ  nên  siêng  tâm  tinh  tấn;  ấy  gọi  là  bốn 

chánh cần. 

Này Tu Bồ Đề, thế nào là bốn như ý túc? Đó là tu dục tam muội, đoạn phiền não 

thành  tựu,  là  như  ý  túc  đầu;  tu  tinh  tấn  tam  muội,  tâm  tam  muội,  tư  duy  tam 

muội, đoạn phiền não thành tựu, là như ý túc thứ hai, ba, tư. 

Thế nào là năm căn? Đó là tín căn, tấn căn, niệm căn, định căn và huệ căn. 

Thế nào là năm lực? Đó là tín lực, tấn lực, niệm lực, định lực và huệ lực. 

Thế nào là Bảy giác phần? Đó là niệm giác phần, trạch pháp giác phần, tinh tấn 

giác phần, hỷ giác phần, trừ giác phần (tức khinh an giác phần - ND), định giác 

phần và xả giác phần. 

Thế  nào  là  tám  phần  thánh  đạo?  Đó  là  chánh  kiến,  chánh  tư  duy,  chánh  ngữ, 

chánh nghiệp, chánh mạng, chánh tinh tấn, chánh niệm và chánh định. 

Thế nào là ba môn tam muội? Đó là môn Không tam muội, môn Vô tướng, Vô 

tác tam muội. 

Thế nào là Không tam muội? Lấy hạnh Không,  vô ngã để nhiếp tâm, ấy gọi là 

Không tam muội. 

Thế nào là Vô tướng tam muội? Lấy hạnh tịch diệt, hạnh viễn ly nhiếp tâm, ấy là 

Vô tướng tam muội. 

Thế nào là Vô tác tam muội? Lấy hạnh vô thường, hạnh khổ nhiếp tâm, ấy là Vô 

tác tam muội. 

Thế nào là tám bội xả? Bên trong có sắc tướng bên ngoài quán sắc, là bội xả 

đầu; bên trong không có sắc tướng bên ngoài quán sắc là bội xả hai; tịnh bội xả, 

là bội xả ba; vượt qua hết thảy sắc tướng, diệt tướng hữu đối, không nghĩ đến 

hết thảy tướng sai khác, quán hư không vô biên, vào vô biên không xứ cho đến 

vượt qua hết thảy Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ vào diệt thọ tưởng bội xả; ấy 

gọi là tám bội xả. 

Thế nào là Định chín thứ lớp? Đó là hành giả lìa dục, lìa pháp ác bất thiện, có 

giác có quán, lìa dục sinh hỷ lạc vào sơ thiền, nhị thiền, tam thiền, tứ thiền, cho 

đến vượt qua Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ, vào định Diệt thọ tưởng; ấy gọi là 

định chín thứ lớp. 

Thế nào là mười lực của Phật? Đó là trí biết như thật: phải đạo lý, không phải 

đạo  lý;  trí  biết  các  nghiệp,  các  pháp  thọ  báo;  biết  chỗ  tạo  nghiệp;  biết  nhân 

duyên; biết quả báo của chúng sinh quá khứ, vị lai, hiện tại; trí biết như thật các 

thiền định, giải thoát, tam muội định, phân biệt tướng nhơ, sạch; biết các căn cao 

thấp  sai  khác  của  chúng  sinh;  biết  các  tính  dục,  kiến  giải  sai  khác  của  chúng 

sinh; biết các  tính của thế  gian;  biết chỗ đi đến của  hết thảy;  biết đời trước từ 

một đời cho đến vô lượng kiếp; biết như thật thiên nhãn thấy chúng sinh, sinh 

đường  lành,  đường  dữ;  như  thật  biết  lậu  hoặc  hết  nên  được  tâm  vô  lậu  giải 

thoát; ấy là mười lực của Phật. 

Thế nào là bốn điều không sợ? Đó là Phật nói lời thành thật rằng: Ta là bậc Nhất 

thiết trí, hoặc có Sa môn, Bà la môn, trời, ma, Phạm và chúng sinh khác nói như 

thật rằng: Pháp ấy Ta không biết, thời cho đến Ta không thấy có chút mảy may 

sợ  hại.  Vì  thế  Ta  được  an  ổn,  được  điều  không  sợ,  an  trú  chỗ  thánh  chúa,  ở 

giữa  đại  chúng  cất  tiếng  rống  Sư  tử,  chuyển  bánh  xe  pháp  phạm  ma  các  Sa 

môn, Bà la môn, hoặc trời, ma, Phạm, hoặc các chúng sinh khác thật không thể 

chuyển được; đó là điều không sợ thứ nhất. 

Phật  nói  lời  thành  thật  rằng:  Ta  sạch  hết  các  lậu  hoặc,  nếu  có  Sa  môn,  Bà  la 

môn, hoặc trời, ma, Phạm và các chúng sinh khác nói như thật rằng: Hành đạo 

ấy  không  thể  đưa  ra  khỏi  thế  gian,  không  thể  hết  khổ,  thời  cho  đến  Ta  không 

thấy có chút mảy may sợ hãi. Vì thế Ta được an ổn, được điều không sợ, an trú 

chỗ thánh chúa, ở giữa đại chúng cất tiếng rống Sư tử, chuyển bánh xe pháp, 

các  Sa  môn,  Bà  la  môn,  hoặc  trời,  ma,  phạm,  hoặc  các  chúng  sinh  khác  thật 

không thể chuyển được; đó là điều không sợ thứ tư. 

Thế nào là bốn trí không ngại? Đó là: 1. Trí biết nghĩa, thông suốt không ngại; 2. 

Trí biết pháp, thông suốt không ngại; 3. Trí biết từ ngữ, thông suốt không ngại; 4. 

Trí biết vui nói, thông suốt không ngại. 

Thế nào là trí biết nghĩa thông suốt không ngại? Đó là trí biết duyên theo nghĩa 

lý; ấy là Trí biết nghĩa thông suốt không ngại. 

Thế nào là trí biết pháp, thông suốt không ngại? Là trí tuệ duyên theo giáo pháp, 

là Trí biết pháp thông suốt không ngại. 

Thế nào là trí biết từ ngữ, thông suốt không ngại? Là trí duyên theo từ ngữ, là Trí 

biết từ ngữ thông suốt không ngại. 

Thế nào là trí biết vui nói, thông suốt không ngại? Là trí tuệ duyên theo sự vui 

nói, ấy là Trí biết vui nói thông suốt không ngại. 

Thế  nào  là  mười  tám  pháp  không  chung?  1.  Là  thân  Phật  không  có  lỗi;  2.  Là 

Miệng Phật không lỗi; 3. Tâm niệm Phật không lỗi; 4. Phật không có dị tưởng; 5. 

Phật không có tâm bất định; 6. Phật không có tâm không biết mà xả bỏ; 7. Sự 

ham muốn không giảm sút; 8. Tinh tấn không giảm sút; 9. Niệm không giảm sút; 

10.  Tuệ  không  giảm  sút;  11.  Giải  thoát  không  giảm  sút;  12.  Giải  thoát  tri  kiến 

không  giảm  sút;  13.  Hết  thảy  thân  nghiệp  hành  theo  trí  tuệ;  14.  Hết  thảy  khẩu 

nghiệp hành theo trí tuệ; 15. Hết thảy ý nghiệp hành theo trí tuệ; 16. Trí tuệ biết 

đời quá khứ không ngại; 17. Trí tuệ biết đời vị lai không ngại và 18. Trí tuệ biết 

đời hiện tại không ngại. 

Thế nào là 32 tướng? 1. Lòng bàn chân bằng phẳng; 2. Lòng bàn chân có tướng 

bánh xe đủ ngàn tăm; 3. Ngón tay thon dài; 4. Gót chân rộng và bằng; 5. Ngón 

tay, ngón chân có lưới lụa xòe như của chim Nhạn; 6. Tay chân mềm mại; 7. Mu 

bàn  chân  cao  và  đầy;  8.  Bắp  đùi  như  nai  chúa  Y  nê  diên;  8.  Khi  đứng  thẳng, 

ngón  tay sờ đến  đầu gối; 10. Tướng âm tàng như trâu chúa; 11. Thân cao  và 

rộng cân đối như cây Ni câu loại; 12. Lông trên thân mọc xoay hướng lên; 13. 

Mỗi lỗ chân lông có một sợi lông; 14. Thân sắc vàng như màu hoàng kim; 15. Có 

ánh  sáng  một  trượng;  16.  Da  mỏng,  mịn;  17.  Bảy  chỗ  trên  thân  đều  đặn;  18. 

Dưới hai nách đầy đặn; 19. Phần thân trên như Sư tử; 20. Thân to lớn và thẳng; 

21. Vai tròn và đẹp; 22. Có 40 cái răng; 23. Răng đều đặn; 24. Răng trắng trong; 

25. Hai má như Sư tử; 26. Được thượng vị trong các vị; 27. Lưỡi rộng, dài; 28. 

Có âm thanh như của Trời Phạm thiên; 29. Mắt xanh biếc; 30. Lông mi như trâu 

chúa;  31.  Nhục  kế  ở  trên  đầu;  32.  Tướng  lông  trắng  giữa  hai  chân  mày.  (32 

tướng này xem giải thích rõ ở trang 173, chương 7, cuốn 4, tập 1, luận Đại trí độ 

này). Thân Phật thành tựu 32 tướng, phóng hào quang chiếu khắp ba ngàn đại 

thiên thế giới, nếu muốn chiếu rộng thời khắp mười phương vô lượng vô số thế 

giới, vì chúng sinh nên thọ nhận hào quang một trượng ấy. Nếu phóng vô lượng 

ánh sáng thời không có số ngày tháng, thời tiết, năm. Âm thanh của Phật biến 

khắp  ba  ngàn  đại  thiên  thế  giới,  nếu  muốn  âm  thanh  lớn  thời  biến  khắp  mười 

phương vô lượng vô số thế giới, tùy theo chúng sinh nhiều ít mà âm thanh đến 

khắp. 

Luận: Hỏi: Từ trước lại đây, nơi nơi đều nói các pháp tính không, làm sao phân 

biệt  thế  nào  là  có  thiện,  bất  thiện;  từ  sau  đó  trở  đi,  trong  mỗi  phẩm  nói  nghĩa 

không khác, cớ gì Tu Bồ Đề cứ mỗi mỗi hỏi lại? 

Đáp: Việc ấy trên đã đáp rồi. Lại nữa, chúng  sinh từ  vô thỉ sinh tử lại đây tâm 

nhiễm trước sâu nặng, khó hiểu nên Tu Bồ Đề cứ hỏi lại. Lại nữa, Bát nhã ba la 

mật muốn nói yếu nghĩa của tính không ấy nên thường hỏi. Lại nữa, khi Phật ở 

đời, chúng sinh lợi  căn dễ  ngộ; sau Phật diệt độ khoảng 500 năm,  chúng  sinh 

trong đời Tượng pháp ưa đắm Phật pháp, rơi vào chỗ đắm pháp, hoặc nói các 

pháp đều không, như mộng, như huyễn, cớ gì lại có thiện, bất thiện? Vì thế nên 

Tu  Bồ  Đề  thương  xót  chúng  sinh  vị  lai  độn  căn  không  hiểu,  nên  hỏi  lại  rằng: 

Bạch  Đức  Thế  Tôn,  nếu  các  pháp  đều  không,  cớ  sao  phân  biệt  có  thiện,  bất 

thiện? Trong đây Phật tự nói nhân duyên: Vì tâm phàm phu điên đảo, đối với các 

pháp  đều  khởi  lên  dị  kiến  điên  đảo,  cho  đến  không  thấy  một  pháp  nào  thật. 

Phàm phu đối với mộng thời đắm mộng, đối với người nằm mộng thời đắm việc 

người  thấy  mộng,  cũng  đắm  việc  trông  thấy  trong  mộng.  Hạng  người  ấy  nếu 

không tin tội phước thời khởi lên ba nghiệp bất thiện, nếu tin tội phước thời khởi 

lên ba nghiệp thiện. 

Nghiệp thiện, bất thiện, bất động. Nghiệp thiện là nghiệp ở trong cõi Dục, có quả 

báo vui thích; nghiệp bất thiện là nghiệp có quả báo ưu cầu, khổ não; nghiệp bất 

động  là  nghiệp  có  quả  báo  sinh  vào  cõi  sắc,  cõi  Vô  sắc.  Bồ  Tát  biết  ba  thứ 

nghiệp  ấy  đều  là  hư  dối,  không  thật;  ở  trong  hai  Không,  vì  chúng  sinh  thuyết 

pháp, lấy rốt ráo không, phá chấp pháp; lấy vô thỉ không, phá chấp tướng chúng 

sinh. Ở vào trung đạo vì chúng sinh thuyết pháp, đó là năm uẩn, mười hai nhập, 

mười tám giới đều là không, như mộng, như huyễn cho đến như hóa, ở trong ấy 

không có mộng cũng không có n thấy mộng. Bồ Tát nói với chúng sinh rằng: Các 

người đối với pháp không, vì tâm điên đảo nên sinh chấp trước. Bồ Tát do sức 

phương tiện nên từ trong điên đảo kép chúng sinh ra khoi; thí như xan tham là 

điên đảo, lấy bố thí phá xan tham mà chúng sinh lại đắm theo bố thí ấy nên lại 

nói quả báo bố thí vô thường, không thật, từ bố thí kép chúng sinh ra khỏi khiến 

trì giới. Từ trong trì giới và quả báo trì giới kéo chúng sinh ra khỏi, nói với chúng 

sinh rằng: Phước cõi trời hưởng hết thời vô thường khổ não, kéo chúng sinh ra 

khỏi, nói với chúng sinh rằng: Phước cõi trời hưởng hết thời vô thường khổ não, 

kép chúng sinh ra khỏi trì giới khiến lìa  dục, tu thiền  định; lại nói thiền định  và 

quả báo thiền định hư dối không thật, hay làm cho chúng sinh đọa vào điên đảo. 

Dùng mỗi mỗi nhân duyên nói tội lỗi vô thường của việc bố thí, trì giới, thiền định 

để khiến chúng sinh an trú Niết bàn. Phương tiên được Niết bàn là bốn niệm xứ 

cho đến mười tám pháp không chung. Nếu bố thí, trì giới, thiền định là pháp thật, 

thời không nên dạy khiến xa lìa; như lấy bố thí, trì giới... phá pháp phàm phu, ấy 

là nhân điên đảo phát sinh, tuy lợi ích chúng sinh thời gian ngắn, nhưng lâu dài 

thời  biến  khác,  sinh  ra  khổ  não,  nên  cũng  dạy  khiến  lìa  bỏ.  Bồ  tát  dùng  sức 

phương tiện, trước dạy chúng sinh bỏ tội, tán thán phước đức bố thí, trì giới, tiếp 

đến nói việc bố thí, trì giới; cũng chưa thoát khỏi khổ não vô thường, nên lại nói 

các pháp không, chỉ xưng tán thật pháp, đó là Vô dư Niết bàn. Khi ấy Tu Bồ Đề 

hoan hỉ cho là rất hy hữu. Bồ Tát có thể biết thật tướng các pháp như vậy. Nghĩa 

là  biết  rốt  ráo  không,  mà  vì  chúng  sinh  thuyết  pháp,  khiến  đạt  đến  Vô  dư  Niết 

bàn. Phật dạy đó là một việc hy hữu. Hỏi là lại muốn biết pháp hy hữu của Bồ 

Tát. Hết thảy Thanh văn, Bích chi Phật không thể đáp pháp hy hữu của Bồ Tát 

ấy, huống gì là người khác! 

Tu Bồ Đề hỏi: Thế nào là lại có pháp hy hữu? Phật đáp như trong kinh đây nói. 

Hỏi: Trong kinh này trước dạy khiến bố thí, trì giới, thiền định, nay lại nói lại, có 

gì sai khác? 

Đáp: Trước nói về sinh thân Bồ Tát, này nói về hóa thân; trước nói về một cõi 

nước, nay nói vô lượng thế giới, có các sai khác như vậy. 

Hỏi: Nếu Bồ Tát biết Phật là phước điền, chúng sinh chẳng phải phước điền, ấy 

là chẳng phải pháp Bồ Tát, vậy Bồ Tát dùng sức gì có thể làm cho Phật với súc 

sinh bình đẳng? 

Đáp: Bồ Tát dùng sức Bát nhã, đối với hết thảy pháp tu tâm rốt ráo không; thế 

nên  đối  với  hết  thảy  pháp  không  có  phân  biệt.  Như  súc  sinh  do  năm  uẩn,  12 

nhập, 18 giới hòa hợp sinh, gọi là súc sinh. Phật cũng như vậy, do các pháp lành 

hòa  hợp,  giả  gọi  là  Phật.  Nếu  người  thương  xót  chúng  sinh  được  vô  lượng 

phước  đức  thời  đối  với  Phật  sinh  tâm  chấp  trước,  khởi  lên  các  ác  sẽ  mắc  vô 

lượng tội. Thế nên  biết  vì hết thảy pháp rốt ráo không nên không khinh  chúng 

sinh, không tâm ái trước, quý trọng Phật. 

*Lại nữa, thật tướng các pháp là vô tướng, trong vô tướng ấy không phân biệt là 

Phật,  là  chúng  sinh;  nếu  phân  biệt  tức  là  chấp  thủ  tướng,  thế  nên  xem  bình 

đẳng. 

*Lại nữa, Bồ Tát có hai pháp môn: Một là pháp môn rốt ráo không, hai là pháp 

môn  phân  biệt  tốt  xấu.  Vào  pháp  môn  không  thời  được  quán  bình  đẳng;  vào 

pháp  môn  phân  biệt  thời  các  A  la  hán,  Bích  chi  Phật  còn  không  bằng  Phật, 

huống gì súc sinh! Vì người kia khinh chúng sinh, không thương xót bố thí, nên 

dạy khiến không phân biệt. 

Hỏi: Thân Bồ Tát chẳng phải cây, đá, cớ sao chúng  sinh  đến cắt  xẻ mà không 

sinh tâm dị? 

Đáp: Có người nói: Bồ Tát lâu ngày tu nhẫn Ba la mật nên có thể không sầu não; 

như tiên nhân nhẫn nhục, bị người cắt tay chân mà huyết đều biến làm sữa. Có 

người nói: Bồ Tát từ vô lượng kiếp lại đây tu sâu tâm đại từ bi, nên tuy có bị cắt 

xẻ cũng không ưu sầu, thí như cây cỏ không có tâm giận. Có người nói: Bồ Tát 

tu sâu Bát nhã ba la mật, chuyển đổi thân được quả báo Bát nhã tâm không, nên 

không biết rõ ràng. Khi bị cắt thân thể tâm cũng bất động, như vật bên ngoài bất 

động, bên trong cũng như vậy, vì được quả báo Bát nhã nên đối với các pháp 

không phân biệt gì. Có người nói: thân Bồ Tát ấy không phải là trong vòng sinh 

tử, mà là pháp tính sinh thân ngoài ba cõi, trú trong quả báo thánh tâm vô lậu, 

nên thân như cây đá mà có thể thương kẻ đến cắt xẻ. Bồ Tát ấy sinh tâm được 

như vậy nên khi bị cắt xẻ, cướp giựt vật bên trong, bên ngoài, tâm vẫn không lay 

động; ấy là pháp hy hữu của Bồ Tát. 

*Lại nữa, pháp hy hữu là như trong Kinh đây nói: Ta dùng mắt Phật xem thấy Bồ 

Tát trong mười phương thế giới nhiều như cát sông Hằng vào trong địa ngục làm 

lửa tắt, nước sôi nguội; lấy ba việc giáo hóa chúng sinh như trong Kinh này nói. 

Hỏi: Nếu như vậy, không nên có ba đường ác? 

Đáp: Chúng sinh trong ba đường ác vô biên vô lượng, Bồ Tát tuy vô lượng vô 

biên mà số chúng sinh nhiều gấp vô lượng. Bồ Tát tùy theo chúng sinh có nhân 

duyên có thể độ, nếu ở trong ba đường ác mà có các công đức thời Bồ Tát độ, 

còn kẻ tội trọng thời không thấy Bồ Tát. Trong tâm Bồ Tát chỉ một tướng, không 

có phân biệt, nên không mỗi mỗi tìm kiếm chúng sinh. Thí như việc đại xá, kẻ tội 

gần mãn hạn thời được ra khỏi, kẻ không gần mãn hạn thời không mong ra. 

Hỏi: Nếu chúng sinh cắt xẻ Bồ Tát, hoặc ăn thịt Bồ Tát, thời phải có tội, làm sao 

được độ? 

Đáp: Bồ Tát có bản nguyện: Nếu có chúng sinh ăn thịt Ta, ta sẽ làm cho được 

độ, như trong kinh đây nói: Chúng sinh ăn thịt Bồ Tát thời sinh lòng từ; thí như 

có  sắc,  thanh,  hương,  xúc,  có  người  nghe  thấy  thời  mừng,  lại  có  người  nghe 

thấy thời nổi giận, mùi vị cũng như vậy, có người nổi giận, có người sinh lòng từ. 

Như trong kinh Tỳ ma la cật nói: Ăn cơm cõi Hương Tích mà có người bảy ngày 

được đạo, có người không được. Chẳng phải vì ăn thịt nên được độ, mà vì khởi 

phát lòng từ nên được khỏi súc sinh, mà sinh vào thiện xứ, gặp Phật, được độ. 

Có Bồ Tát trải qua vô lượng vô số kiếp hành sâu lòng từ, lấy vật bên ngoài cấp 

thí cho chúng sinh, ý chưa thỏa mãn, lại tự đem thân bố thí mới làm đầy đủ. Như 

trong  kinh  Pháp  Hoa,  Bồ  Tát  Dược  Vương  lấy  vật  châu  báu  bên  ngoài  cúng 

dường Phật, ý chưa thỏa mãn, lại lấy thân làm đèn cúng dường Phật, bấy giờ 

mới thỏa mãn. 

*Lại nữa, người có được vật bên ngoài tuy nhiều mà không cho là có ơn, vì sao? 

Vì  không  phải  là  vật  quý  trọng  đáng  ưa.  Khi  được  thân  thể  kia  mới  cảm  kích, 

kính trọng; thế nên lấy thân bố thí. Bồ Tát lại vì hàng chư thiên thuyết pháp như 

trong Kinh đây nói rộng. 

Lấy bốn việc nhiếp thủ chúng sinh là bố thí, ái ngữ, lợi hành và đồng sự. Bố thí 

có hai như trong Kinh đây nói rộng. 

Hỏi: Cớ gì lược nói bốn đạo khác, mà nói rộng việc của nhân đạo? 

Đáp: Trong ba ác đạo, vì khổ nhiều nên chúng sinh ít nghi; nếu thấy việc thần 

thông hy hữu của Bồ Tát thời tin liền, ưa đắm, nên được độ. Chư thiên vì có mắt 

trời, tự thấy nhân duyên quả báo tội phước, Bồ Tát hiện chút ít thần túc thời liền 

hiểu. Người vì mắt thịt, không thấy quả báo tội phước, lại phần nhiều đắm theo 

thầy tà ngoại đạo và kinh sách tà kiến. Các phiền não có hai phần: một là thuộc 

kiến, hai là thuộc ái. Nếu chỉ có một phần thời không thể thành tội lớn. Người có 

ba độc, lại có sức tà kiến thời có thể làm đủ việc ác nặng; người tà kiến lại có 

tham dục, sân giận thời có thể làm việc tội nặng. Như Tu đà hoàn tuy còn có ba 

độc, song vì không có tà kiến nên không gây tội nặng, rơi vào ba đường ác. Thế 

nên trong loài người, nhiều người có ba độc tà kiến, mắt không thấy nhân duyên 

tội phước cho nên khó độ, vì khó độ nên Phật nói nhiều. 

Hỏi: Nếu như vậy, thời đối với bốn việc, cớ gì nói nhiều về bố thí nói ít về ba việc 

kia? 

Đáp: Trong bố thí nhiếp đủ ba việc nên lấy tài khí, pháp thí giáo hóa chúng sinh 

thời không việc gì không nhiếp. Lại nữa, trong bốn việc trước tiên, mở rộng bố 

thí thời biết ba việc khác cũng như vậy. 

Hỏi: Nếu như vậy, cớ gì nói lược về bố thí mà nói rộng về pháp thí? 

Đáp:  Tài  thí  ít,  pháp  phí  rộng  rãi,  vì  cớ  sao?  Vì  tài  thí  được  quả  báo  có  hạn 

lượng,  pháp  thí  được  quả  báo  không  có  hạn  lượng.  Tài  thí  ràng  buộc  vào  cõi 

Dục, thọ quả báo ở cõi Dục; pháp thí cũng ràng buộc và thọ quả báo trong ba cõi 

và cũng là quả báo ra ngoài ba cõi. Tài thí hay cho cái vui giàu sang trong ba cõi, 

pháp thí hay cho cái vui thường hằng của Niết bàn. 

Lại, tài thí từ pháp thí sinh. Nhờ nghe pháp mà làm bố thí. Lại nữa, quả báo của 

tài thí chỉ được giàu vui không có các thứ khác; quả báo của pháp thí cũng có 

giàu vui, cũng có các thứ khác, cho đến được quả báo Phật đạo, Niết bàn. Do 

nhân duyên ấy nên nói nhiều về pháp thí. 

Hỏi: Trong kinh này cớ gì Tu Bồ Đề hỏi: Bồ Tát được trí Nhất thiết chủng chăng? 

Đáp: Ý Tu Bồ Đề là: Nếu khi Bồ Tát được trí Nhất thiết chủng thời không còn gọi 

là Bồ Tát, làm sao chưa được thành Phật mà có thể được trí Nhất thiết chủng? 

Được trí Nhất thiết chủng mới gọi là Phật; nếu trước đã là Phật thì cần gì đến trí 

Nhất  thiết  chủng?  Phật  đáp:  Nay  được  trí  Nhất  thiết  chủng  gọi  là  Bồ  Tát;  đã 

được trí Nhất thiết chủng thời gọi là Phật. Nói một cách chơn thật: Bồ Tát không 

được,  Phật  cũng  không  được,  vì  sao?  Vì  Bồ  Tát  thì  chưa  được  còn  Phật  đã 

được rồi không còn được lại! Theo pháp thế tục nên nói Bồ Tát nay được, Phật 

đã được rồi; theo đệ nhất nghĩa thời không có hết thảy pháp, huống gì có Phật 

và Bồ Tát! Lại trong Kinh đây nói: Tâm Phật không khác Bồ Tát, Bồ Tát không 

khác tâm Phật; thứ lớp nối nhau không dứt. Lại hai tâm đều Như, vì không có 

khác, không có phân biệt. 

Hỏi: Định chín thứ lớp, 32 tướng, 80 vẻ đẹp tùy hình là pháp thế gian chung có, 

cớ gì gọi là pháp không chung của xuất thế gian? 

Đáp: Bốn thiền, bốn định vô sắc, định diệt thọ tưởng gọi là định chín thứ lớp. Đối 

với định diệt thọ tưởng chỉ Thánh nhân có được, còn bốn thiền, bốn định vô sắc 

từ sơ thiền khởi lên không xen tâm khác mà vào nhị thiền, từ nhị thiền cho đến 

vào Diệt tận định, trong mỗi mỗi niệm thọ nhận không xen tâm khác nên gọi là 

thứ lớp. Phàm phu là người tội, độn căn, làm sao có thể được 32 tướng? Như 

Chuyển  luân  Thánh  vương,  Đề  bà  đạt  đa,  Nan  đà  được  tướng  ấy,  tên  gọi  tuy 

đồng mà về đầy đủ uy đức, trong sạch đúng chỗ thời không đồng với Phật. Như 

trước  đã  phân  biệt  tướng  của  Chuyển  luân  Thánh  vương  và  tướng  của  Phật 

khác nhau. Lại, tướng ấy là quả báo của thánh pháp vô lậu, quả tự tại theo ý, vô 

lượng  vô  biên,  còn  tướng  của  Chuyển  luân  Thánh  vương  là  do  nghiệp  phước 

đức, không được tự tại, có hạn có lượng. 

*Lại  nữa,  Đề  bà  đạt  đa,  Nan  đà  chỉ  có  30  tướng,  không  phải  có  32  tướng; 

Chuyển luân Thánh vương tuy có 32 tướng mà không có uy dức, không đầy đủ, 

không đúng chỗ, đi kèm với tham ái, phiền não v.v... Tám mươi vẻ đẹp tùy hình 

đầy đủ chỉ Phật và Bồ Tát có được, những người khác có thể có số ít, hoặc ngón 

tay thon dài, hoặc bụng nhỏ mà không có uy đức tốt đẹp nên không nói đến. Thế 

nên nói, pháp xuất thế gian không chung với phàm phu, không có lỗi. 

Hỏi: Từ trước lại đây nơi nơi nói các pháp năm uẩn cho đến trí Nhất thiết chủng 

mà không nói 32 tướng, 80 vẻ đẹp tùy hình ấy, nay Kinh này sắp hết, cớ gì trong 

mỗi phẩm lại nói? 

Đáp: Phật có hai thân là sinh thân và pháp thân; trong hai thân ấy, pháp thân là 

lớn. Pháp thân lớn nên sự lợi ích nhiều, như từ trước lại đã nói rộng. Nay gần 

hết kinh, về nghĩa sinh thân cần nên nói, cho nên nay nói. 

*Lại nữa, sinh thân tướng đẹp trang nghiêm là quả báo của thánh pháp vô lậu, 

nay thứ lớp nói, còn trên kia nói xen lẫn với các Ba la mật. Nghĩa của bốn niệm 

xứ v.v... như trước nói. Nghĩa của mười lực của Phật là sâu xa, nay sẽ lược nói. 

Hỏi: Mười lực của Phật là, nếu theo tướng chung mà nói thời chỉ một lực, đó là 

lực trí Nhất thiết chủng; nếu theo tướng riêng nói thời có ngàn, vạn, ức lực, theo 

mỗi pháp để gọi tên; nay cớ gì chỉ nói mười lực? 

Đáp: Phật thật có  vô lượng trí lực, song chỉ  vì  chúng sinh  không thể có được, 

không thể hành được, nên không nói. Mười lực ấy đối với chúng sinh có thể độ 

vừa đủ dùng để độ, vì sao? Vì Phật dùng trí lực thị xứ, phi xứ quyết định biết lẽ 

nhân quả trong hết thảy pháp. Nghĩa là tạo nghiệp ác thời đọa vào đường ác, là 

có lẽ ấy (thị xứ), tạo nghiệp ác mà sinh lên cõi trời là không có lẽ ấy (phi xứ); làm 

nghiệp  thiện  cũng  như  vậy.  Không  lìa  năm  triền  cái,  không  tu  bảy  giác  chi  mà 

được  đạo,  không  có  lẽ  ấy  (phi  xứ);  lìa  năm  triền  cái,  tu  bảy  giác  chi  mà  được 

đạo, có lẽ ấy (thị xứ). Chín trí lực kia đều vào trong trí lực này. Phật dùng trí lực 

này trù lượng chúng sinh trong mười phương sáu đường, kẻ có thể độ, kẻ không 

thể độ; kẻ có thể độ thời dùng mỗi mỗi nhân duyên thần thông biến hóa để độ 

thoát; kẻ không thể độ thời đối với người ấy tu tâm xả. Thí như thầy thuốc hay 

xem tướng trạng của bệnh mà thẩm định biết có thể sống thời chữa trị, không 

thể sống thời rời  bỏ. Phương tiện độ chúng sinh của nghiệp lực kia, người do 

nghiệp mà thọ thân, bị ràng buộc trong thế gian, do lực thiền định nên được giải 

thoát. Hành giả tất phải tìm hiểu khổ từ đâu sinh, do đâu diệt, thế nên dùng hai 

lực.  Nghiệp  lực  có  hai  phần:  Một  là  nghiệp  sách  có  thể  dứt  nghiệp  ác,  hai  là 

nghiệp nhơ. Nghiệp sạch là thiền, định, giải thoát, các tam muội; nghiệp không 

sạch là nghiệp cho thọ thân trong ba cõi. Người có hai hạng: hạng độn căn vì thọ 

thân nên tạo nghiệp, hạng lợi căn vì diệt thân nên tạo nghiệp. 

Hỏi: Nếu như vậy, cớ gì không đều dạy khiến làm nghiệp sạch? 

Đáp: Vì chúng sinh căn có lợi, độn. 

Hỏi: Chúng sinh vì sao có lợi, độn. 

Đáp: Vì lực mạnh của dục, chúng sinh có tâm ác dục, thường vào chỗ ác, nên 

độn.  Dục  là  tham  muốn.  Tham  muốn  việc  tội  sinh  nghiệp  ác,  nên  độn.  Người 

ham muốn thiện thời vui đạo, tu các pháp trợ đạo nên lợi. 

Hỏi: Chúng sinh vì sao không đều ham muốn thiện. 

Đáp: Vì thế mà Phật nói thế gian có mỗi mỗi tính: Tính thiện, tính ác... Người tính 

ác ham muốn điều ác, ham muốn ác nên căn độn; như tính lửa nóng, tính nước 

ướt, không nên trách vì sao. 

Hỏi: Ham muốn ác tức là tính ác, có gì sai khác mà làm thành hai lực? 

Đáp: Có tính trước, vì muốn được nên phát sinh; thí như trước có ghẻ, vì chạm 

đến  nên  ra  máu.  Tính  ở  trong,  ham  muốn  ở  ngoài;  tính  nặng,  ham  muốn  nhẹ; 

tính khó trừ,  ham  muốn dễ bỏ; tính sâu, ham  muốn cạn. Dùng tính tạo nghiệp 

chắc sẽ thọ báo, dùng ham muốn tạo nghiệp không chắc thọ báo; có  sai khác 

như vậy. 

Lại, có người nói: Tập thường ham muốn tăng trưởng bèn thành tính. Tính cũng 

có thể phát sinh ham muốn. Người ấy nếu đời này hoặc đời sau thường tập ham 

muốn thời trở thành tính. Từ tính ấy mà làm ác, làm thiện; nếu ở tính thiện thời 

có thể độ, nếu ở tính ác thời không thể độ. Phật đã biết hai tính của chúng sinh 

rồi, lại biết quả báo kia theo đường thiện, đường ác khác nhau. Tính ác thời đọa 

vào ba đường ác, tính thiện thời thành bốn đường: Người, trời, A tu la và Niết 

bàn. 

Hỏi: Trí lực biết chỗ đến của hết thảy với lực thiên nhãn, có gì sai khác? 

Đáp: Lực thiên nhãn chỉ thấy được khi sinh, khi chết, còn đây là biết được khi 

chưa chết. Thiên nhãn thấy nhân biết quả, còn đây thấy quả báo tội phước hiện 

tiền, đó là trí lực biết chỗ đến của hết thảy (chí xứ đạo lực). 

Hỏi: Thanh văn, Bích chi Phật cũng được Niết bàn, cũng có thể giáo hóa chúng 

sinh, cớ sao không có lực ấy? 

Đáp: Vì thế mà nói ba lực sau biết việc chúng sinh trong ba đời thông suốt cùng 

khắp. Dùng lực biết mạng sống đời trước, biết khắp việc gốc, ngọn quá khứ của 

hết thảy chúng sinh. Do lực thiên nhãn sinh tử, biết khắp vô lượng việc trong đời 

vị lai của chúng sinh. Biết như vậy rồi, biết chúng sinh trong hiện tại, người có 

thể độ thời vì họ nói pháp dứt hết lậu hoặc. Vì thế nên chỉ có Phật mới có lực ấy, 

hàng Nhị thừa không có. Như có một người ngay trong một ngày có thể được A 

la hán mà Xá lợi phất nói trong một ngày không thể có nhân duyên được đạo, 

bèn bỏ đi mà không chịu độ. Lúc xế chiều, Phật dùng thần thông túc mạng, thấy 

người ấy trải qua hơn tám vạn kiếp trước, có nhân duyên được độ nay đã thành 

tựu, nên Phật thuyết pháp cho, liền được đạo quả A la hán. 

*Lại nữa, Phật dùng trí lực đầu, biết tướng chúng sinh có thể độ hay không thể 

độ. Dùng lực thứ hai, biết chúng sinh bị hai chướng ngăn che. Người không bị 

ngăn che thời dùng lực thứ ba, biết chúng sinh, người có thiền định, giải thoát, 

tịnh,  bất  tịnh.  Dùng  lực  thứ  tư,  biết  căn  tính  chúng  sinh  có  lợi,  có  độn,  có  thể 

thông hiểu pháp tính, không thông hiểu pháp tính. Dùng lực thứ năm, biết nhân 

duyên  căn  lợi,  độn  và  ham  muốn  thiện,  ác  của  chúng  sinh.  Dùng  lực  thứ  sáu, 

biết mỗi mỗi tính của hai dục. Dùng lực thứ bảy, biết căn lợi, độn và bảy chỗ quả 

báo thiện, ác của chúng sinh. Dùng lực thứ tám, biết nghiệp thiện, ác đời trước 

của  chúng  sinh  chướng  ngại  hay  không  chướng  ngại.  Dùng  lực  thứ  chín,  biết 

chúng sinh đời nay chưa thể độ, sinh đời sau có thể độ. Dùng lực thứ mười biết 

chúng sinh do cửa giải thoát Không mà vào Niết bàn, hoặc do cửa Vô tướng, Vô 

tác mà vào Niết bàn biết chúng sinh đối với kiến đế đạo, tư duy đạo trong mỗi 

niệm dứt được bao nhiêu kiết sử. Do mười trí lực ấy, trù lượng nhân duyên của 

chúng sinh có thể độ mà vì họ thuyết pháp. Do thế mà thuyết pháp không uổng 

lời. 

Hỏi: Trí tuệ của Phật vô lượng, thân tướng Phật cũng vô lượng. Lại thân Phật 

hơn  các  thiên  vương,  cớ  gì  Phật  đồng  với  Chuyển  luân  Thánh  vương,  có  32 

tướng? 

Đáp:  Ba  mươi  hai  tướng  không  nhiều  không  ít,  nghĩa  lý  như  trước  đã  nói.  Lại 

nữa, có n nói: Tướng của Phật  và Bồ Tát không hiện nhất  định như trong đây 

nói. Tùy theo chỗ chúng sinh ưa thích có thể dẫn dắt tâm họ mà hiện tướng. 

Lại, hoặc như có chúng sinh không quý vàng mà quý các sắc khác, như lưu ly, 

pha lê, kim cương. Nếu người thế gian như vậy thời Phật không hiện sắc vàng 

mà hiện các sắc đáng ưa khác. 

Lại, hoặc có chúng sinh không quý ngón tay thon, dài và có màn lưới, vì ngón 

tay dài, có móng sắt là tướng quỷ La sát; vì màn lưới là tướng chim Nhạn, làm 

việc không tiện, như mặc áo v.v.., thời cần dùng làm  gì? hoặc như ở nước Kế 

tân, Bồ Tát Di đế lệ thi lị tay có màn lưới, người cha ghét cho là quái dị, lấy dao 

cắt đi, nói rằng sao con ta giống như chim. Hoặc có người không ưa vai tròn lớn, 

cho là giống như bứu; hoặc cho bụng không hiện bày như tướng đói; hoặc cũng 

có  người  cho  mắt  xanh  là  không  đẹp,  chỉ  ưa  mắt  trắng,  đen,  phân  minh  v..v... 

Thế  nên  biết,  Phật  tùy  chỗ  ưa  thích  của  chúng  sinh  mà  hiện  tướng.  Như  vậy, 

thường không do nhất định. 

Có người nói: 32 tướng ấy là thật có nhất định, do sức thần thông biến hóa thân, 

theo chỗ ưa thích của chúng sinh mà hiện tướng. 

Có người nói: Phật có khi thần thông biến hóa, có khi theo chỗ sinh ở thế gian, 

chỗ sẽ sinh đến, không được nói do thần thông biến hóa. 

Lại, trong ba ngàn đại thiên thế giới sinh ra theo chỗ chúng sinh có thể độ mà 

hiện tướng, như trong kinh Mật tích nói, hoặc hiện thân sắc vàng, hoặc hiện thân 

sắc bạc, hoặc hiện sắc mặt trăng, mặt trời, tinh tú; hoặc dài hoặc ngắn, tùy theo 

chúng  sinh  có  thể  dắt  dẫn  mà  hiện  tướng.  Ở  đây,  tùy  theo  người  nước  Thiên 

Trúc trong cõi Diêm phù đề ưa thích thời Phật hiện 32 tướng. Người nước Thiên 

Trúc đến nay cố sửa bắp vai cho dày, lớn, trên đầu đều có bện tóc là đẹp. Theo 

như  tướng  người,  nói  tướng  năm  chỗ  dài  là  đẹp.  Theo  như  tướng  người,  nói 

tướng  năm  chỗ  dài  là  đẹp.  Theo  như  tướng  người,  nói  tướng  năm  chỗ  dài  là 

đẹp.  Theo  như  tướng  người,  nói  tướng  năm  chỗ  dài  là  đẹp.  Tướng  mắt,  mũi, 

lưỡi,  cánh  tay,  ngón  tay,  đùi,  tay,  chân;  hoặc  có  bánh  xe,  hoặc  như  hoa  sen, 

hoặc màu trắng ốc, hoặc như mặt trời mặt trăng; thế nên bàn tay, bàn chân Phật 

có tướng bánh xe ngàn tăm, ngón tay thon, dài; mũi cao, đẹp; lưỡi rộng, dài và 

mỏng.  Những  tướng  như  vậy  đều  hơn  các  tướng  đã  quý  như  trước,  nên  khởi 

tâm cung kính. Có cõi nước Phật hiện ra ngàn vạn tướng, hoặc vô lượng vô số 

tướng,  hoặc  năm,  sáu,  ba,  bốn  tướng;  ở  đây  vì  theo  chỗ  ưa  thích  của  người 

Thiên Trúc nên Phật hiện 32 tướng, 80 vẻ đẹp tùy hình. 

(Hết cuốn 88 theo bản Hán) 

--o0o -- 

Cuốn 89  

Kinh: Thế nào là 80 vẻ đẹp tùy hình? 1. Đỉnh đầu không thể thấy; 2. Mũi thẳng, 

cao, đẹp, lỗ mũi kín; 3. Mí mắt như trăng mới mọc, có màu xanh lưu ly; 4. Vành 

tai mọc thòng xuống; 5. Thân chắc thật như lực sĩ trời Na la diên; 6. Khớp xương 

như móc câu; 7. Mỗi lần thân xoay như voi chúa; 8. Khi đi chân cách đất bốn tấc, 

có dấu ấn hiện trên đất; 9. Móng tay màu đồng đỏ, mỏng và mướt; 10. Xương 

đầu gối cứng, tròn, đẹp; 11. Thân sạch sẽ; 12. Thân mềm mại; 13. Thân không 

cong; 14. Ngón tay tròn, thon; 15. Ngón tay đẹp; 16: Mạch sâu; 17. Mắt cá kín; 

18. Thân mịn màng; 19. Thân vững chắc, đi không xiêng xẹo; 20. Thân đầy đặn; 

21. Thức đầy đủ; 22. Dung nghi đầy đặn; 23. Chỗ ở yên ổn không thể động; 24. 

Uy đức chấn động hết thảy; 25. Mọi người đều ưa xem; 26. Mặt không lớn dài; 

27. Dung mạo đoan chính, không pha tạp; 28. Mặt đầy đủ; 29. Môi đỏ như màu 

trái  Tần  bà;  30.  Âm  vang  sâu  lắng;  31.  Rốn  sâu,  tròn,  đẹp;  32.  Lông  trên  thân 

xoay về phía hữu; 33. Tay đầy đủ; 34. Tay chân vừa ý; 35. Chỉ tay rõ ràng, ngay 

thẳng; 36: Chỉ tay dài; 37. Chỉ tay không dứt; 38. Chúng sinh ác tâm trong thấy 

hòa vui; 39. Mặt rộng, đẹp; 40. Mặt đầy đặn, trong sáng như trăng; 41. Theo ý 

chúng sinh vui vẻ cùng nói; 42. Lỗ chân lông tỏa mùi thơm; 43. Miệng tỏa mùi 

thơm;  44.  Nghi  dung  như  Sư  tử;  45.  Đi  đứng  như  voi  chúa;  46.  Cách  đi  như 

ngỗng chúa; 47. Đầu như quả Ma la đà; 48. Âm thanh rõ ràng; 49. Răng bén; 50. 

Sắc lưỡi màu hồng; 53. Lông trong sạch; 54. Mắt rộng, dài; 55. Tướng các khiếu 

(lỗ) đầy đủ; 56. Tay chân trắng thuần như hoa sen; 57. Rốn không bày; 58. Bụng 

không bày; 59. Bụng nhỏ; 60. Thân không khuynh động; 61. Thân chắc nịch; 62. 

Phần thân lớn; 63. Thân cao ráo; 64. Tay chân sạch, mềm mại; 65. Hào quang 

thân dài một trượng; 66. Thân chiếu sáng khi đi; 67. Xem chúng sinh bình đẳng; 

68.  Không  khi  khi  chúng  sinh;  69.  Theo  ân  thanh  của  chúng  sinh  không  quá, 

không giảm; 70. Thuyết pháp không sai khác; 71. Tùy theo ngôn ngữ của chúng 

sinh mà thuyết pháp; 72. Có nhân duyên theo thứ lớp thuyết pháp; 74. Có tướng 

hết thảy chúng sinh không thể xem hết được; 75. Người xem không nhàm chán; 

76. Tóc dài, đẹp; 70. Màu tóc như ngọc xanh; 80. Tay chân có đức tướng. 

Này Tu Bồ Đề, ấy là 80 vẻ đẹp tùy hình thành tựu nơi thân Phật. Như vậy, Bồ 

Tát do hai trí nhiếp thủ chúng sinh, đó là tài thí và pháp thí. Ấy là việc hy hữu khó 

bì kịp của Bồ Tát. 

Làm  sao  Bồ  Tát  dùng  ái  ngữ  nhiếp  thủ  chúng  sinh?  Bồ  Tát  lấy  Ba  la  mật  vì 

chúng sinh thuyết pháp, nói rằng: Các ngươi tu sáu Ba la mật, thu nhiếp được 

hết thảy thiện pháp. 

Làm  sao  Bồ  Tát  lấy  lợi  hành  nhiếp  thủ  chúng  sinh?  Đó  là  Bồ  Tát  thường  dạy 

chúng sinh, khiến tu sáu Ba la mật. 

làm sao Bồ Tát lấy đồng sự nhiếp thủ chúng sinh? Đó là Bồ Tát dùng sức năm 

thần thông, các cách biến hóa đi vào trong năm đường cùng sự việc với chúng 

sinh. Đó là lấy bốn việc nhiếp thủ chúng sinh. 

*Lại  nữa,  Bồ  Tát  khi  hành  Bát  nhã  ba  la  mật,  giáo  hóa  chúng  sinh  rằng:  Này 

thiện nam tử, nên khéo học, phân biệt các mẫu chữ và nên khéo biết một mẫu 

chữ cho đến 42 mẫu chứ; khéo biết hết thảy ngôn ngữ đều từ trong mẫu chữ thứ 

hai cho đến mẫu chữ thứ 42, hết thảy ngôn ngữ đều vào trong ấy. Một mẫu chữ 

đều  vào  trong  42  mẫu  chữ,  42  mẫu  chữ  cũng  vào  trong  một  mẫu  chữ.  Chúng 

sinh  ấy  nên  khéo  học  42  mẫu  chữ  như  vậy.  Khéo  học  42  mẫu  chữ  rồi,  có  thể 

khéo biết phép tắc của mẫu chữ; khéo biết phép tắc của mẫu chữ rồi khéo biết 

phép tắc không có  mẫu chữ này.  Này  Tu Bồ Đề, như  Phật khéo biết phép tắc 

mẫu chữ, khéo biết mẫu chữ, khéo biết không có mẫu chữ, vì phép tắc không có 

mẫu chữ nên nói phép tắc mẫu chữ, vì sao? Vì vượt qua hết thảy danh tự, gọi là 

Phật pháp. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, Nếu chúng sinh rốt ráo không thể 

có được, pháp cũng rốt ráo không thể có được, pháp tính cũng rốt ráo không thể 

có được, vì rốt ráo không, vô thỉ không, vậy Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật 

cho đến Thí Ba la mật, khi hành bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, 

37 pháp trợ đạo, mười tám không, Vô tướng, Vô tác tam muội, tám bội xả, định 

chín thứ lớp, mười lực của Phật, bốn điều không sợ, bốn trí không ngại, mười 

tám  pháp  không  chung,  32  tướng,  80  vẻ  đẹp  tùy  hình,  làm  sao  trú  trong  năm 

thần  thông  do  quả  báo  được  mà  vì  chúng  sinh  thuyết  pháp?  Chúng  sinh  thật 

không thể có được, vì chúng sinh không có được nên sắc không thể có được, 

cho đến thức cũng không thể có được; vì năm uần không thể có được, nên sáu 

Ba la mật cho đến 80 vẻ đẹp tùy hình đều không thể có được. Trong không thể 

có được, không có chúng sinh, không có sắc cho đến không có 80 vẻ đẹp tùy 

hình,  vậy  làm  sao  Bồ  Tát  hành  Bát  nhã  ba  la  mật  có  thể  vì  chúng  sinh  thuyết 

pháp? Bạch Đức Thế Tôn, Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật, Bồ Tát còn không 

thể có được, huống gì có pháp Bồ Tát? 

Phật bảo Tu bồ đề: Như vậy, như vậy, như lời ông nói. Vì chúng sinh không thể 

có  được,  nên  biết  nội  không,  ngoại  không,  nội  ngoại  không,  không  không,  đại 

không, đệ nhất nghĩa không, hữu vi không, vô vi không, tất  cảnh không, vô thỉ 

không,  tán  không,  các  pháp  không,  tự  tướng  không,  tính  không,  bất  khả  đắc 

không, vô pháp không, hữu pháp không, vô pháp hữu pháp không. Vì chúng sinh 

không  thể  có  được  nên  biết  năm  uẩn  không,  mười  hai  nhập  không,  mười  tám 

giới  không,  mười  hai  nhân  duyên  không,  bốn  đế  không,  ngã  không,  thọ  giả, 

mạng giả, kẻ sinh, kẻ nuôi, kẻ dưỡng, chúng số, người, người làm, người khiến 

làm, khởi dậy, người khiến khởi dậy, lãnh thọ, người khiến lãnh thọ, kẻ biết, kẻ 

thấy đều không. Vì chúng sinh không thể có được nên biết bốn thiền không, bốn 

tâm  vô  lượng  không,  cho  đến  tám  phần  thánh  đạo  không,  không  không,  vô 

tướng không, vô tác không, tám bội xả không, định chín thứ lớp không. Vì chúng 

sinh không thể có được nên biết mười lực của Phật, bốn điều không sợ, bốn trí 

không ngại, mười tám pháp không chung không, nên biết quả Tu đà hoàn không 

cho  đến  đạo  Bích  chi  Phật  không,  Bồ  Tát  địa  không,  Vô  thượng  chánh  đẳng 

chánh giác không. Này Tu Bồ Đề, Bồ Tát thấy hết thảy pháp không như vậy, vì 

chúng sinh thuyết pháp, không mất các tướng không. Bồ Tát khi quán như vậy, 

viết  hết  thảy  pháp  thông  suốt  không  ngại,  biết  hết  thảy  pháp  không  ngại  rồi, 

không phá hoại các pháp tướng, không hai, không phân biệt, chỉ vì chúng sinh 

mà như thật nói pháp. Thí như người của Phật biến hóa, người biến hóa lại hóa 

làm  vô  lượng  ngàn  vạn  ức  người,  có  người  dạy  khiến  bố  thí,  có  người  dạy  trì 

giới, có người dạy nhẫn nhục, có người dạy tinh tấn, có người dạy thiền định, có 

người dạy trí tuệ, có người dạy bốn thiền, bốn tâm vô lượng, bốn định vô sắc, ý 

ông nghĩ sao? Người của Phật biến hóa ấy có phá hoại pháp tính chăng? 

Tu Bồ Đề thưa: Thưa không,  bạch Thế  Tôn. Các  người biến hóa ấy không có 

tâm, không có tâm tâm số pháp, làm sao phân biệt phá hoại các pháp? 

Này Tu Bồ Đề, thế nên biết, Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật, vì chúng sinh đúng 

chỗ thích hợp thuyết pháp; kéo chúng sinh ra khỏi điên đảo, khiến được ở vào 

chỗ nên ở, vì pháp không trói không mở, vì sao? Vì sắc không trói không mở; 

thọ, tưởng, hành, thức không trói không mở; sắc không trói không mở thời không 

phải là sắc; thọ, tưởng, hành, thức không trói không mở thời không phải là thức, 

vì sao? Vì sắc rốt ráo thanh tịnh; thọ, tưởng, hành, thức cho đến hết thảy pháp, 

hoặc hữu vi, hoặc vô vi cũng rốt ráo thanh tịnh. Như vậy, Bồ Tát vì chúng sinh 

thuyết  pháp  cùng  không  thủ  đắc  tướng  chúng  sinh  và  hết  thảy  pháp.  Hết  thảy 

pháp không thể có được nên Bồ Tát không trú pháp nên trú trong pháp tướng, 

đó là sắc không cho đến hữu vi, vô vi pháp không, vì sao? Vì tự sắc cho đến hữu 

vi, vô vi pháp tự tính không thể có được, không chỗ trú. Pháp không có sở hữu, 

không trú ở pháp không có sở hữu; tự tính pháp không trú trong tự tính pháp, 

tha tính pháp không trú trong tha tính pháp, vì sao? Vì hết thảy pháp đều không 

thể có được. Pháp không thể có được thời trú vào đâu? Như vậy, Bồ Tát hành 

Bát nhã ba la mật, do các không ấy có thể nói pháp như vậy, hành Bát nhã ba la 

mật như vậy, đối với chư Phật và Thanh văn, Bích chi Phật không có lỗi, vì sao? 

Vì  chư  Phật,  Bồ  Tát,  Bích  chi  Phật,  A  la  hán  được  pháp  ấy  rồi,  vì  chúng  sinh 

thuyết pháp cũng không chuyển đổi thật tướng các pháp, vì sao? Vì Như, pháp 

tính, thật tế không thể chuyển đổi, sao vậy? Vì tính các pháp không có. 

Tu Bồ Đề bạch Phật rằng: Bạch Đức Thế Tôn, nếu pháp tính, như, thật tế không 

chuyển đổi, vậy sắc với pháp tính khác nhau chăng? Sắc với như, thật tế khác 

nhau chăng? Thọ, tưởng, hành, thức cho đến pháp hữu vi, vô vi, thế gian, xuất 

thế gian, hữu lậu, vô lậu khác nhau chăng? 

Phật dạy: Không khác. Sắc không khác, pháp tính không khác; như không khác, 

thật tế không khác; thọ, tưởng, hành, thức cho đến pháp hữu lậu, vô lậu cũng 

không khác. 

Tu Bồ Đề bạch Phật: Bạch đức Thế Tôn, nếu sắc không khác, pháp tính không 

khác; như không khác, thật tế không khác; thọ, tưởng, hành, thức cho đến hữu 

lậu, vô lậu không khác, thời làm sao phân biệt hắc nghiệp có hắc báo, là quả báo 

địa ngục, súc sinh, ngạ quỷ; bạch nghiệp có bạch báo, là quả báo sinh cõi trời, 

cõi người; hắc bạch nghiệp có hắc bạch báo, nghiệp chẳng hắc chẳng bạch có 

quả báo chẳng hắc chẳng bạch, đó là quả Tu đà hoàn cho đến Vô thượng chánh 

đẳng chánh giác? 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Theo thế đế nên phân biệt nói có quả báo, chẳng phải theo 

đệ  nhất  nghĩa.  Trong  đệ  nhất  nghĩa  đế  không  thể  nói  nhân  duyên  quả  báo,  vì 

sao? Vì đệ nhất nghĩa đế thật không có tướng, không có phân biệt, cũng không 

có  ngôn  thuyết,  gọi  là  sắc  cho  đến  pháp  hữu  lậu,  vô  lậu;  tướng  chẳng  sinh, 

chẳng diệt, chẳng nhơ, chẳng sạch, vì rốt ráo không, vô thỉ không. 

Tu Bồ Đề bạch Phật: Bạch Đức Thế Tôn, nếu vì theo thế đế nên phân biệt nói có 

quả báo, chẳng phải theo đệ nhất nghĩa đế, thời hết thảy phàm phu lẽ đáng có 

quả Tu đà hoàn cho đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Phật bảo Tu Bồ Đề: Ý ông nghĩ sao, người phàm phu có biết đó là thế đế, đó là 

đệ  nhất  nghĩa  đế  chăng?  Nếu  biết,  người  phàm  phu  ấy  lẽ  đáng  là  quả  Tu  đà 

hoàn cho đến Vô thượng chánh đẳng chánh giác. Này Tu Bồ Đề, vì người phàm 

phu thật không biết thế đế, không biết đệ nhất nghĩa đế, không biết đạo, không 

biết phân biệt đạo quả, làm sao họ có các quả được? Này Tu Bồ Đề, thánh nhân 

biết thế đế, biết đệ nhất nghĩa đế, có đạo, có tu đạo, vì thế nên thánh nhân có 

các quả sai khác. 

Tu Bồ Đề bạch Phật: Tu đạo được quả chăng? 

Phật dạy: không được. Tu đạo không được quả, không tu đạo cũng không được 

quả, cũng không lìa đạo được quả, cũng không trú ở trong đạo được quả. Như 

vậy, Bồ Tát khi hành Bát nhã ba la mật, vì chúng sinh nên phân biệt quả và cũng 

không phân biệt đó là tính hữu vi, tính vô vi. 

Bạch đức Thế Tôn, nếu không phân biệt tính hữu vi, tính vô vi mà được các quả, 

cớ sao Thế Tôn nói dứt hết ba kiết gọi là Tu đà hoàn; dâm nộ si mỏng gọi là Tư 

đà hàm; dứt hết năm hạ phần kiết gọi là A na hàm; dứt hết năm thượng phần 

kiết gọi là A la hán? Biết pháp có tập hợp đều có tướng tán diệt gọi là đạo Bích 

chi Phật, dứt hết thảy phiền não và tập khí gọi là Vô thượng chánh đẳng chánh 

giác? Bạch dức Thế Tôn, Con làm sao biết không phân biệt tính hữu vi, tính vô vi 

mà được các đạo quả? 

Phật  bảo  Tu  Bồ  Đề:  Ông  cho  quả  Tu  đà  hoàn,  quả  Tư  đà  hàm  cho  đến  Vô 

thượng chánh đẳng chánh giác, các quả ấy là hữu vi, là vô vi chăng? 

Tu Bồ Đề thưa: Đều là vô vi. 

Này Tu Bồ Đề: Trong pháp vô vi có phân biệt chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Này Tu Bồ Đề, nếu người thiện nam, kẻ thiện nữ thông suốt hết thảy pháp hoặc 

hữu vi, hoặc vô vi đều là một tướng, tức vô tướng, khi ấy còn có phân biệt hoặc 

hữu vi, hoặc vô vi chăng? 

Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Này Tu Bồ Đề, như vậy, Bồ Tát vì chúng sinh thuyết pháp, không phân biệt các 

pháp, vì nội không cho đến vô pháp hữu pháp không. Bồ Tát ấy tự mình được 

pháp  không  có  chấp  trước,  cũng  dạy  người  khiến  được  pháp  không  có  chấp 

trước, hoặc Thí Ba la mật cho đến Bát nhã ba la mật, hoặc sơ thiền cho đến đệ 

tứ thiền, hoặc từ, bi, hỉ, xả cho đến Phi hữu tưởng Phi vô tưởng xứ, hoặc bốn 

niệm xứ cho đến trí Nhất thiết chủng. Bồ Tát ấy tự mình không chấp trước, cũng 

dạy  người  không  chấp  trước,  vì  không  chấp  trước  nên  không  chướng  ngại  gì. 

Thí như người của Phật biến hóa làm việc bố thí, cũng không lãnh thọ quả báo 

bố thí, chỉ vì chúng sinh cho đến tu trí Nhất thiết chủng cũng không lãnh thọ quả 

báo của trí Nhất thiết chủng. Bồ Tát cũng như vậy, hành sáu Ba la mật cho đến 

hết thảy pháp mà không trú pháp hữu lậu, vô lậu, hữu vi, vô vi, cũng không thọ 

báo, mà chỉ vì độ chúng sinh, vì sao? Vì Bồ Tát ấy khéo thông đạt thật tướng các 

pháp. 

Luận: Hỏi: Tám mươi vẻ đẹp tùy hình là pháp trang nghiêm thân, cớ sao ở trong 

thai "thức biết đầy đủ" lại là một ở trong các vẻ đẹp tùy hình? 

Đáp: Thức ấy là thức do quả báo sinh, đối với thế gian tốt hay xấu tự nhiên biết 

được.  Còn  thức  của  người  phàm  phu  không  đầy  đủ,  nên  phải  học  theo  cách 

người  khác  mới  biết  được.  Phật  ở  trong  thai  một  năm  đầy  đủ,  sung  mãn  mới 

sinh,  nên  thân  và  thức  đều  đầy  đủ.  Những  người  khác  hoặc  tám  tháng,  hoặc 

chín tháng ở trong thai, nói chung là mười tháng. Bồ Tát ở trong thai mười tháng 

nói chung là được một năm thời thân căn đầy đủ; thức do quả báo sinh cũng đầy 

đủ. 

Hỏi: Chỗ chân đúng yên với chỗ ở yên sai khác thế nào? 

Đáp:  Chỗ  ở  yên  là  như  kẻ  dũng  sĩ  tại  gia  cầm  chặt  gậy  gộc,  ở  yên  một  chỗ, 

không thể lay động. Lại khi xuất gia, ma dân, ác quỷ không thể làm chuyển động 

mà lùi bỏ. 

Nghĩa của 42 mẫu chữ như trong Đại thừa có nói. Một mẫu chữ vào hết trong 

các mẫu chữ; thí như 2 số 1 hợp lại làm 2, 3 số 1 hợp lại làm 3; 4 số 1 hợp lại 

làm 4; như vậy cho đến ngàn, vạn. Lại như chữ A là định; A biến thành La, cũng 

biến thành Ba; như vậy đều vào trong 42 mẫu chữ, 42 mẫu chữ vào trong một 

mẫu chữ là, 42 mẫu chữ đều có phần chữ A, phần chữ A lại vào trong chữ A. 

Khéo biết chữ nên khéo biết tên các pháp; khéo biết tên các pháp nên khéo biết 

nghĩa  các  pháp.  Không  có  mẫu  chữ  tức  là  nghĩa  thật  tướng  của  các  pháp,  vì 

sao? Vì trong nghĩa của các pháp, các pháp không có danh tự. 

Tu Bồ Đề hỏi: Nếu các pháp rốt ráo không, không có danh tự, làm sao Bồ Tát trú 

trong sáu thần thông do quả báo sinh mà vì chúng sinh thuyết pháp? Nếu rốt ráo 

không  có  chúng  sinh  thời  không  có  pháp?  Phật  chấp  thuận  lời  Tu  Bồ  Đề  nói: 

Như vậy, như vậy. Vì mười tám không, nên hết thảy pháp không thể có được. 

Ngã và chúng sinh, cho đến kẻ biết kẻ thấy, cho đến nên biết Phật, Bồ Tát cũng 

đều không. Biết như vậy rồi mà vì chúng sinh thuyết pháp không ấy. Nếu chúng 

sinh là thật có mà vì họ thuyết không thời không thể được; vì chúng sinh không, 

nhưng do điên đảo thành có. Thế nên Bồ Tát không bỏ mất không mà vì chúng 

sinh thuyết pháp. Không bỏ mất tức là không làm cho các pháp đều không, còn 

pháp được nói chẳng không. Nếu cho pháp được nói chẳng không thời là làm 

mất  tướng  không.  Nếu  miệng  nói  không  mà  tâm  là  có,  cũng  là  bỏ  mất  không. 

Trong đây Phật tự nói: Tướng pháp không hai, không hư hoại. Muốn rõ ràng việc 

ấy nên Phật nêu thí dụ: Như người do Phật biến hóa, biến làm nhiều người, vì 

chúng  sinh  thuyết  pháp,  hoặc  thuyết  về  công  đức  trì  giới,  bố  thí.  Phương  tiện 

thuyết pháp như vậy không có lỗi, mà có thể kéo chúng sinh ra khỏi điên đảo, vì 

pháp không trói không mở. Trong đệ nhất nghĩa đế không trói không mở, trong 

thế  đế  nên  có  trói  có  mở.  Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên:  Sác  không  trói 

không  mở,  vì  sao?  Vì  trong  không  trói  không  mở  ấy  không  có  sắc  tướng,  cho 

đến  thức  cũng  như  vậy.  Bồ  Tát  dùng  pháp  chẳng  trú  như  vậy  nên  trú  trong 

không pháp, vì chúng sinh thuyết pháp. Chúng sinh không thể có được, vì chúng 

sinh  và  hết  thảy  pháp  không  thể  có  được.  Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên: 

Pháp  không  có  sở  hữu,  không  trú  trong  pháp  không  có  sở  hữu,  thí  như  hư 

không, không trú nơi hư không; tự tính pháp, không trú nơi tự tính pháp; thí như 

lửa không trú nơi lửa, pháp tha tính không trú nơi pháp tha tính; thí như trong 

tính nước không có tính lửa; lại vì tha tính bất định. Nếu thanh tịnh thuyết pháp 

được như vậy thời Bồ Tát ấy đối với chư Phật, thánh hiền không có lỗi, vì sao? 

Vì  chư  Phật,  thánh  hiền  không  nhiễm  trước  pháp,  người  thí  pháp  cũng  không 

nhiễm trước pháp; chư Phật, thánh hiền vì rốt ráo không, lấy tướng tịch diệt làm 

sở hành của tâm, người thuyết pháp cũng như vậy. Chư Phật, thánh hiền vào ba 

môn giải thoát, được thật tính các pháp, đó là Vô dư Niết bàn, người thuyết pháp 

theo  pháp  ấy  nên  không  có  lỗi.  Trong  đây  Phật  tự  nói  nhân  duyên:  Chư  Phật, 

hiền thánh được pháp ấy rồi, vì chúng sinh thuyết pháp, không làm chuyển đổi 

pháp tính, vì pháp tính không, vô tướng. 

Tu Bồ Đề bạch Phật: Nếu không chuyển đổi pháp tính, thời sắc cùng với pháp 

tính khác nhau chăng? 

Phật dạy: Không, vì sao? Vì thật tướng của sắc tức là pháp tính. Ý Phật muốn 

nói, khi Bồ Tát thuyết pháp cũng không phá hoại pháp tính. 

Tu Bồ Đề hỏi: Sắc v.v... cùng với pháp tính không khác, cớ gì chỉ quý pháp tính? 

Vì Phật đáp sắc không khác pháp tính nên Tu Bồ Đề nạn hỏi: Nếu không khác 

thời làm sao phân biệt có thiện, ác, trắng, đen, quả Tu đà hoàn v.v..? 

Phật  dạy:  Sắc  v.v...  tuy  không  lìa  pháp  tính,  song  vì  theo  thế  đế  nên  có  phân 

biệt,  còn  ở  trong  đệ  nhất  nghĩa  đế  không  có  phân  biệt,  vì  sao?  Vì  thánh  nhân 

được đệ nhất nghĩa đế, không có phân biệt gì, nghe nói có sở đắc không mừng, 

nghe  không  có  sở  đắc  không  lo,  vì  chứng  được  pháp  vô  tướng,  nên  cho  đến 

mảy  may  pháp  còn  không  thủ  tướng,  huống  gì  phân  biệt  có  thiện,  ác.  Người 

chưa  chứng  đắc  thật  tướng,  vì  muốn  đệ  nhất  nghĩa  đế  nên  có  chỗ  phân  biệt. 

Trong đây tự nói nhân duyên: Pháp ấy không có ngôn thuyết, cũng không sinh 

diệt, nhơ sạch; nghĩa là rốt ráo không, vô thỉ không. 

Hỏi: Cớ gì trong đây chỉ nói hai không gọi là pháp? 

Đáp: Hết thảy có, hoặc pháp, hoặc chúng sinh, nếu nói rốt ráo không thời là phá 

pháp; nếu nói vô thỉ không thời phá chúng sinh. Phá hai pháp ấy rồi thời phá hết 

tất cả pháp. Trong đây Bồ Tát vì chúng sinh thuyết pháp cho nên dùng hai không 

để phá pháp  và phá chúng sinh; tuy còn có các không khác  nhưng không sâu 

sắc, rốt ráo bằng rốt ráo không. Các không khác như lửa đốt cây, còn lại than 

tro; rốt ráo không thời không có tro, không có than. Có người nói: Hoặc nói đủ 

mười tám không, không có lỗi, vì lược nói nên nói hai không. 

Tu Bồ Đề thưa: Nếu theo thế đế nên phân biệt có thiện ác, trắng đen và các quả 

báo, còn theo đệ nhất nghĩa đế thời người phàm phu lẽ đáng có thánh quả Tu đà 

hoàn v.v... vì sao? Vì nếu trong thế đế hư vọng phân biệt có các hiền thánh, còn 

trong đệ nhất nghĩa  đế lý đáng phàm phu làm hiền thánh. Tu Bồ Đề phân biệt 

thật tướng nói phàm phu khác, còn Phật nói đệ nhất nghĩa nhất tướng, nên Tu 

Bồ Đề nói lý đáng phàm phu là bậc thánh. 

Phật đáp: Nếu phàm phu phân biệt, biết đó là đệ nhất nghĩa đế, đó là thế đế, thời 

lẽ  đáng  phàm  phu  có  các  quả  thánh.  Vì  phàm  phu  thật  không  biết  đạo,  không 

biết phân biệt đạo, không biết hành đạo, tu đạo, huống gì được đạo quả! Phật 

nói bậc thánh có thể phân biệt nên nói bậc thánh có thánh quả. 

Bấy giờ Tu Bồ Đề tự biết có lỗi, nên nói: Trong tính vô lượng, vô tướng, vô động, 

làm sao thủ tướng, muốn lường pháp vô lượng; làm sao cưỡng cho phàm phu là 

thánh  quả?  Nên  lãnh  thọ  lời  Phật.  Biết  người  hành  đạo  mới  đắc  quả,  người 

không hành đạo không đắc quả; thế nên hỏi Phật: Tu đạo đắc quả chăng? Phật 

đáp không. 

Lại  hỏi:  Trên  kia  Phật  phân  biệt  nói  tu  đạo  đắc  quả,  sao  nay  nói  không?  Phật 

đáp:  Trên  kia  nói  chẳng  phải  tâm  chấp  trước,  nay  vì  Tu  Bồ  Đề  đem  tâm  chấp 

trước mà  hỏi, muốn từ đạo  phát  xuất quả, như từ  mè ép ra dầu; nếu như  vậy 

đạo  với quả  đồng hư dối. Thế  nên Phật đều đáp không. Người nghe sinh tâm 

nghĩ rằng: Nếu tu không được, vậy không tu lý đáng được? 

Phật dạy: Tu còn không được, huống không tu! Thí như hai người muốn đi đến, 

một người đứng yên không đi, một n lạc đường, cả hai đều không thể đến. Nếu 

không  tu  đạo  còn  không  có  được  chút  ít  cái  vui  nhiếp  tâm,  huống  gì  đạo  quả! 

Nếu tâm thủ tướng mà tu đạo, tuy có cái vui nhiếp tâm thiền định mà không có 

đạo quả. Nếu tâm không thủ tướng tu đạo thời có đạo quả. Thế nên Phật nói: Bồ 

Tát hành Bát nhã ba la mật không phân biệt tính hữu vi, vô vi, nên có đạo quả 

sai khác. 

Tu Bồ Đề hỏi: Nếu như vậy, cớ gì Phật nói dứt ba kiết sử được Tu đà hoàn, có 

các phân biệt như vậy? 

Phật hỏi ngược lại rằng: Ý ông nghĩ sao, ông cho quả Tu đà hoàn là hữu vi, là vô 

vi chăng? 

Tu Bồ Đề đáp: Là vô vi. 

Phật dạy: Nếu như vậy, trong vô vi có sai khác chăng? 

Tu Bồ Đề thưa: Thưa không, bạch Thế Tôn. 

Phật  dạy:  Nếu  không  có  phân  biệt,  cớ  gì  ông  nạn  hỏi?  Phật  lại  hỏi  Tu  Bồ  Đề: 

Nếu người thiện nam, kẻ thiện nữ thông suốt hết thảy pháp một tướng, tức là vô 

tướng, ở trong ba môn giải thoát, khi chứng Niết bàn, khi ấy có pháp để phân 

biệt hoặc hữu vi, hoặc vô vi chăng? 

Tu Bồ Đề thưa: Không. 

Ý Phật là, chỉ tâm khi ấy là chơn thật, khi khác đều hư dối, cớ sao ông vấn nạn? 

Bồ Tát hành Bát nhã ba la mật không phân biệt hết thảy pháp, ở trong các pháp 

không, nội không v.v... rất thanh tịnh, tự mình không chấp trước, cũng dạy chúng 

sinh  không  chấp  trước;  nghĩa  là  dạy  bố  thí  cho  đến  trí  Nhất  thiết  chủng,  trong 

đạo Bồ Tát đều dạy người khiến không chấp trước. Thí như người của Phật biến 

hóa làm việc bố thí, cũng không phân biệt bố thí, không lãnh thọ quả báo bố thí, 

chỉ vì độ chúng sinh. Tâm Bồ Tát cũng như vậy, vì sao? Vì khéo thông suốt các 

pháp tính. Khéo thông suốt là không thủ tướng pháp tính, cũng không trú trong 

pháp tính, ở trong pháp tính không nghi, không hối mà thuyết pháp, không ngăn, 

không trở, không ngại, thế là thông suốt pháp tính. 

--o0o -- 







Cuốn 90 – còn thiếu 





Document Outline


	Cuốn 86

	Giải thích: Phẩm Biến Học Thứ 74

	Giải Thích: Phẩm Ba Thứ Lớp Học Thứ 75





	Cuốn 87

	Giải thích: Phẩm Một Niệm Đủ Muôn Hạnh Thứ 76





	Cuốn 88

	Giải thích: Phẩm Sáu Dụ Thứ 77

	Giải Thích: Phẩm Bốn Nhiếp Thứ 78





	Cuốn 89

	Cuốn 90 – còn thiếu




cover_image.jpg
DaiTriDolL.uanb5
Cuon86 90





